
María L. Cutrera. (Enero/Abril, 2025). “Unos para conchabarse, otros para beber el 
guarapo”. El trabajo indígena en las haciendas y cañaverales de la frontera chaqueña 
de Salta y Jujuy (fines del siglo XVIII-primera parte del XIX). Folia Histórica del 
Nordeste, Nº 52, pp. 9-40. DOI: http://dx.doi.org/10.30972/fhn.528147

La revista se publica bajo licencia Creative Commoms, del tipo Atribución No Comercial. Al ser una 
revista de acceso abierto, la reproducción, copia, lectura o impresión de los trabajos no tiene costo alguno 
ni requiere proceso de identificación previa. La publicación por parte de terceros será autorizada por Folia 
Histórica del Nordeste toda vez que se la reconozca debidamente y en forma explícita como lugar de 
publicación del original.

Folia Histórica del Nordeste solicita sin excepción a los autores una declaración de originalidad de sus 
trabajos, esperando de este modo su adhesión a normas básicas de ética del trabajo intelectual.

Asimismo, los autores ceden a Folia Histórica del Nordeste los derechos de publicidad de sus trabajos, 
toda vez que hayan sido admitidos como parte de alguno de sus números. Ello no obstante, retienen los 
derechos de propiedad intelectual y responsabilidad ética así como la posibilidad de dar difusión propia por 
los medios que consideren. Declara asimismo que no comprende costos a los autores, relativos al envío de 
sus artículos o a su procesamiento y edición.

Esta obra está bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-NoComercial 4.0 Internacional 
(CC BY-NC 4.0)

Contacto:
foliahistorica@gmail.com
https://iighi.conicet.gov.ar/publicaciones-periodicas/revista-folia-historica-del-nordeste
https://revistas.unne.edu.ar/index.php/fhn

FOLIA HISTORICA
DEL NORDESTE

http://dx.doi.org/10.30972/fhn.48487075
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://iighi.conicet.gov.ar/publicaciones-periodicas/revista-folia-historica-del-nordeste
https://revistas.unne.edu.ar/index.php/fhn




FOLIA HISTORICA
DEL NORDESTE

Nº 52, Enero/Abril 2025
IIGHI - IH- CONICET/UNNE - pp. 9-40

9

UNOS PARA CONCHABARSE, OTROS PARA BEBER EL GUARAPO.
EL TRABAJO INDÍGENA EN LAS HACIENDAS Y CAÑAVERALES DE LA 
FRONTERA CHAQUEÑA DE SALTA Y JUJUY (FINES DEL SIGLO XVIII-

PRIMERA PARTE DEL XIX)

“Some to conchabarse, others to drink the guarapo”.
Indigenous work on the haciendas and sugarcane fields of the Chaco frontier of 

Salta and Jujuy (late 18th century-first part of the 19th century)

María L. Cutrera*

https://orcid.org/0000-0001-5251-4263
Resumen

El artículo se ocupa de la inserción laboral de los indígenas chaquenses en las haciendas y cañaverales 
que crecieron en la frontera oriental de Salta y Jujuy, entre el último cuarto del siglo XVIII y la primera década 
del XIX. Se trata principalmente, de los tobas de la reducción de San Ignacio y los vejoces de Nuestra Señora 
de las Angustias de Zenta; pero también de los lules de San Juan Bautista de Balbuena, y los matacos próximos 
al fuerte del Río del Valle. Nos preguntamos por qué los indígenas se conchabaron en los establecimientos 
productivos de los hispanocriollos, de qué manera lo hicieron y por qué lo hicieron de esa forma. A modo de 
respuesta, sostenemos que éstos incorporaron el conchabo a su vida en la medida en que pudieron convertirlo 
en una modalidad apropiada y útil de acceder a alimentos y bienes de consumo que se habían vuelto necesarios. 
Nunca adquirieron la disciplina, la regularidad en el trabajo y las conductas esperadas por los españoles. Para 
ello, recurrimos al uso de fuentes éditas e inéditas. Estas últimas resguardadas en el Archivo General de la 
Nación y, en menor medida, en archivos de la provincia de Jujuy.

<Trabajo indígena> <Haciendas y cañaverales> <Frontera> <Salta y Jujuy>

Abstract
The article addresses the labor insertion of indigenous people from Chaco into the estates and 

sugarcane plantations that grew along the eastern border of Salta and Jujuy, between the last quarter of the 
18th century and the first decade of the 19th century. It mainly focuses on the Toba from the San Ignacio 
reduction and the Vejoces from Nuestra Señora de las Angustias de Zenta, but it also includes the Lule from 
San Juan Bautista de Balbuena and the Matacos near the Río del Valle fort. Our work is guided by a series of 
questions: Why did indigenous individuals search for employment in the productive establishments of the 
Hispanic-Creole population? How did they do so? And why did they do it in that way. In response, we argue 
that they incorporated employment into their lives as they were able to transform it into an appropriate, 
and useful, means of accessing food and consumer goods that had become necessary. They never acquired 
the discipline, consistency in work, or behaviours expected by the Spanish. To support this, we use both 
published and unpublished sources, the latter being preserved in the General Archive of the Nation and, to 
a lesser extent, in the archives of the province of Jujuy.

<Indigenous work> <Haciendas and Sugarcane fields> <Frontier> <Salta and Jujuy>

Recibido: 25/03/2024 // Aceptado: 26/09/2024
*	 Profesora en Enseñanza Media y Superior en Historia. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de 

Buenos Aires. Máster en Investigación Histórica. Universidad de San Andrés. Doctora en Historia. 
Universidad de San Andrés. Investigadora Asistente del Consejo Nacional de Investigaciones Científicas 
y Técnicas en el Instituto de Historia Argentina y Americana Dr. Emilio Ravignani, CONICET-FFyL/
UBA. mlcutrera@yahoo.com.ar

ISSN 2525-1627

https://orcid.org/0000-0001-5251-4263
mailto:mlcutrera@yahoo.com.ar


ARTÍCULOS
Cutrera. “Unos para conchabarse, otros para beber el guarapo”. El trabajo indígena en las haciendas y cañaberales…

10

Introducción
Mayo estaba terminando y hacía frío. Gregorio de Zegada supo por su 

mayordomo —Miguel Antonio Iturbe— que el viento había tirado tres tablones de caña 
de azúcar y esperaba que el daño no fuese mayor. Zegada suponía que, si esas cañas 
se destinaban a guarapos, podían obtenerse mieles buenas. Lo importante era que no 
hubiese helado y así se lo había informado Ramírez el día anterior, cuando dejó su 
hacienda en el valle del Río San Francisco. ¿Qué hacer, entonces, con los matacos que 
habían salido y querían conchabarse en sus propiedades? Quizás sería conveniente que 
Iturbe pegara un galope y los viera, como para cotejar quiénes eran, cuántos eran y 
qué chusma traían. Si eran muchos, sólo vendrían a comer y no hacer nada. De lo 
contrario, podían servir para el desmonte y el corte de la leña. Sí, que Iturbe los viera 
y los contratara si le parecía, pero “que no se mezclen con los tobas”, le advertía. Para 
eso, lo mejor era que le llevara la carta abierta al comandante del fuerte de Ledesma y 
le impusiera de su contenido1.

Zegada había sido pionero en el cultivo de caña de azúcar en sus establecimientos, 
todos ubicados en las zonas rurales de Jujuy, muchos en la frontera con el Chaco. Lo 
habían seguido otros hacendados y los resultados fueron alentadores. Entre finales del 
siglo XVIII y comienzos de la centuria siguiente, los cañaverales habían crecido, pero 
sin los braceros indígenas no había producción posible. Los indios que regularmente se 
conchababan eran fundamentales; sobre todo, en la etapa de molienda y procesamiento 
de la caña. Eran muchos: los de las viejas misiones aledañas —y no tanto— a las 
haciendas, pero también los grupos del interior chaquense. Lo más crudo del invierno 
coincidía con el pico de demanda de mano de obra en los cañaverales de la región.

En este artículo nos ocuparemos de la inserción laboral de los indígenas en las 
haciendas que crecieron en la frontera de Salta y Jujuy con el Chaco —pertenecientes a la 
gobernación de Tucumán, luego intendencia de Salta—, entre el último cuarto del siglo 
XVIII y la primera década del XIX. Se trata principalmente de los tobas que integraban 
la reducción de San Ignacio y los vejoces —mataguayos— de Nuestra Señora de las 
Angustias de Zenta, ambas en términos de Jujuy; pero también de los lules de San Juan 
Bautista de Balbuena y los matacos, que conservaban su autonomía y se ubicaban en 
las proximidades del fuerte del Río del Valle, en jurisdicción de Salta. De los primeros 
tenemos más y mejor información, a partir de un conflicto desatado por la supresión 
de las raciones de carne que recibían semanalmente esos pueblos. De los matacos 
conocemos algo menos y, sólo por menciones esporádicas en las fuentes, sabemos que 
los lules de la misión de San Juan Bautista de Balbuena también se conchababan en los 
establecimientos cercanos.

Existen algunos trabajos que se acercaron al tema, para el espacio y el tiempo que 
nos interesa. Un abordaje pionero es el de Alberto Gullón Abao (1993) que, en el último 
capítulo de su libro sobre la conformación y consolidación de la frontera chaqueña del 

1	 Gregorio de Zegada a Miguel Antonio Iturbe. Jujuy, 21 de mayo de 1791. Archivo del Obispado de Jujuy 
(en adelante AOJ), caja 18, legajo 1, carpeta 8, documento 182. Gregorio de Zegada fue un influyente 
comerciante, militar, funcionario y propietario de Jujuy.



FOLIA HISTORICA
DEL NORDESTE

Nº 52, Enero/Abril 2025
IIGHI - IH- CONICET/UNNE - pp. 11-40

11

Tucumán colonial, se ocupó del crecimiento de haciendas y cañaverales, y del trabajo 
indígena en ellos. El autor analizó el tipo de tareas en que se los empleaba, las modalidades 
de contratación imperantes y las formas habituales de concurrencia al conchabo. También 
abordó las relaciones exogrupales que se establecían cuando los indígenas trabajaban en 
dichas propiedades y dio cuenta, por último, de las maneras en que los aborígenes resistían 
la explotación y los malos tratos habituales a que eran sometidos. En una línea similar, 
Enrique Cruz (2001a) estudió la composición de la sociedad en esa frontera hacia los 
últimos años del siglo XVIII, donde destacó la gran cantidad de indígenas chaquenses de 
que da cuenta la documentación y que se desempeñaban en las labores de cañaverales, 
oscilando entre el servicio y la fuga. Esta última implicaba tanto el abandono de estos 
establecimientos como de las reducciones, y parece haber sido motivada por la búsqueda 
de recursos en el monte y los malos tratos en sus lugares de trabajo o en los pueblos. De esa 
manera, Cruz iluminó algunas cuestiones relativas a las condiciones laborales indígenas, a 
la vez que expuso los desajustes existentes entre mayordomos y capataces —que pretendían 
castigar esas conductas inadmisibles— y los comandantes de frontera y hacendados —
que se mostraban algo más condescendientes, a fin de evitar la conflictividad interétnica y 
la pérdida total de una peonada necesaria para la prosperidad de sus negocios—. En otro 
artículo del mismo año (2001b), el autor se detiene específicamente en el análisis de la 
mano de obra dentro del “complejo hacendístico” que integraban siete establecimientos 
de Gregorio de Zegada. El texto da cuenta de la composición de los grupos afectados a las 
labores de dichas propiedades, pero no aporta nueva información sobre los aborígenes que 
constituían el grueso de los braceros.

Preocupada por la función de las misiones religiosas como sitios donde los 
indígenas pudieran aprender pautas culturales de la sociedad dominante, Ana Teruel 
(1994) analizó qué papel habían desempeñado dos reducciones —Nuestra Señora de 
las Angustias de Zenta y San Ignacio de los Tobas— en la incorporación de los indios a 
las haciendas y cañaverales de la frontera sobre fines del siglo XVIII. La autora plantea 
que éstos fueron empleados en las tareas más pesadas y peor retribuidas. Se detiene, 
entonces, en el estudio comparativo de ambas misiones, destacando que Zenta puede 
pensarse como modelo de unidad productiva en la zona, aportando información sobre 
las variaciones en la estacionalidad de la mano de obra requerida; los diferentes niveles 
de especialización existentes entre los trabajadores y la forma en que se repartían las 
actividades a realizar; las diferencias salariales entre la peonada y el modo en que se 
realizaban los pagos. Destaca, por último, las condiciones de explotación a que se 
encontraban sometidos los aborígenes. Plantea que San Ignacio, en cambio, pareció 
especializarse como proveedora de brazos para los establecimientos que la rodeaban. 
Pese a las diferencias que pudieran existir entre ellas, Teruel concluye que los 
mecanismos de reclutamiento de la mano de obra de los indios del Chaco, así como las 
formas de trabajo y retribución que vemos funcionar en la segunda mitad del siglo XIX 
y comienzos del XX, se establecieron a finales de la colonia. Casi cien años después, 
explica en otro artículo, las reducciones franciscanas que se instalaron en la frontera 
chaqueña de Salta compitieron con los hacendados por los braceros indígenas que ahora 
salían a conchabarse en los ingenios azucareros, obstruyendo la labor civilizatoria de 

ISSN 2525-1627



ARTÍCULOS
Cutrera. “Unos para conchabarse, otros para beber el guarapo”. El trabajo indígena en las haciendas y cañaberales…

12

los religiosos (Teruel, 1998). Sin embargo, poco dice el texto sobre las modalidades y 
prácticas del conchabo aborigen en la producción azucarera y la adecuación —o no— 
del trabajo indígena a las expectativas de los criollos. Algunas de esas cuestiones fueron 
planteadas en una obra que compartió con Viviana Conti y Marcelo Lagos (1988), 
donde se analiza un contrato de trabajo de indígenas del Chaco para un ingenio en el año 
1914 y, más tarde, en su libro (2005). Si bien en este último retoma algunas cuestiones 
relativas a los peones indios en el siglo XVIII, sus contribuciones más importantes 
corresponden a un período posterior.

Nuestro punto de partida es preguntarnos por el trabajo de los aborígenes en las 
haciendas y cañaverales. Dado que los tobas, los matacos y los lules se conchabaron 
en ellos porque de este modo podían acceder a los bienes que se les habían tornado 
necesarios —ropa, cuchillos, objetos de metal, tabaco, etc— y obtener alimentos —
en forma de raciones de carne— mientras cumplieran con la prestación laboral, nos 
preguntamos de qué manera lo hicieron y por qué lo hicieron como lo hicieron. Y a 
modo de respuesta, diremos que los hispanocriollos pretendieron incorporarlos a las 
labores de sus establecimientos en función de un conjunto de expectativas e intereses 
—que proveyeran brazos a la producción; que se disciplinaran; y que aliviaran gastos 
al real erario, contribuyendo al sostenimiento material de las reducciones—, pero éstos 
no eran los intereses ni las expectativas de los indígenas. Proponemos que los indios 
incorporaron el conchabo a su vida en la medida en que pudieron dotarlo de sentido. 
Por lo tanto, no adoptaron la dinámica, la regularidad o las conductas esperadas por los 
hacendados, las autoridades españolas y los doctrineros.

En estrecha relación con lo planteado, mostraremos también los desajustes 
existentes entre el conjunto de reglamentos, normativas y ordenanzas que pretendían 
regular las prestaciones laborales aborígenes en las haciendas y la práctica de trabajo 
de los indios en éstas. Sostendremos que no es en el sistema productivo español donde 
deberíamos rastrear las razones de las modalidades de trabajo nativas, sino en las formas 
de obtención de recursos propias de los indígenas. Igual que otros grupos de cazadores 
y recolectores, éstos no perseguían la creación de excedentes que pudieran acumularse. 
La búsqueda de alimentos estaba orientada al consumo, aun cuando contemplara una 
mínima previsión para tiempos de escasez. El conchabo en haciendas y cañaverales 
se insertó dentro de su ciclo estacional y complementó los momentos de carestía y 
hambruna. Como explica Marshall Sahlins (1977/1983, p. 102) para otros casos, el 
trabajo indígena no era intensivo; más bien era intermitente y susceptible a todas las 
formas de interrupción que ofrecían las alternativas culturales y los impedimentos, 
desde un importante ritual hasta un ligero aguacero. Se detenía una vez satisfecho su 
objetivo: la supervivencia. Si el hambre no apretaba, si el Chaco proveía, no había 
razones que compelieran a trabajar de sol a sol por una paga que no alcanzaba a cubrir 
los requerimientos mínimos.

Así que en el desarrollo de este artículo también podrá verse el grado de 
autonomía conservado por los indígenas. Aun en el caso de los tobas o vejoces puestos 
en reducción, los reglamentos, las normativas, las ordenanzas y las expectativas de los 



FOLIA HISTORICA
DEL NORDESTE

Nº 52, Enero/Abril 2025
IIGHI - IH- CONICET/UNNE - pp. 13-40

13

hispanocriollos debieron acomodarse a un margen de acción que muchas veces permitió 
a los indios elegir cuándo, cómo, dónde y por qué trabajar.

Para exponer ordenadamente estas cuestiones, referiremos, primero, al avance 
español y la ocupación del espacio hacia el Chaco. Luego, nos detendremos en las 
haciendas donde transcurrieron los problemas que analiza este artículo: cómo surgieron, 
a qué mercados orientaron su producción y de qué manera funcionaron. Entonces veremos 
cómo se pretendía la prestación laboral indígena atendiendo a las normas existentes; que 
informan sobre las expectativas hispanocriollas, pero también sobre el efectivo curso 
de los hechos. A continuación, nos centraremos en la práctica del trabajo aborigen y su 
articulación con su ciclo anual de obtención de alimentos. El último apartado retoma 
los argumentos anteriores y responde las preguntas que impulsaron esta investigación.

En nuestro análisis nos valdremos de fuentes éditas e inéditas. Las compilaciones 
documentales de Guillermo Furlong nos permitirán ilustrar los ciclos estacionales y los 
modos de obtener comida y recursos de las agrupaciones chaqueñas. Las fuentes de 
archivo —consultadas principalmente en el Archivo General de la Nación, el Archivo 
del Obispado de Jujuy y el Archivo Histórico de la Provincia de Jujuy— nos dieron 
información sobre el trabajo indígena en los cañaverales, sobre las pretensiones de los 
españoles, y sobre las leyes y disposiciones que pretendían regularlo. Del cruce entre 
todas y de las conexiones que establecimos con lecturas historiográficas y antropológicas, 
surgieron las explicaciones planteadas aquí.

El avance de la ocupación hispanocriolla sobre el Chaco
Al este de las ciudades que los españoles fundaron en la gobernación del 

Tucumán y de los espacios ocupados en sus inmediaciones, había grupos indígenas con 
los que se establecieron relaciones cambiantes. Los lules y vilelas, situados en la periferia 
suroccidental chaqueña, fueron quienes conservaron vínculos pacíficos más estables 
con los españoles, aunque ello no excluyera eventuales enfrentamientos. Algo similar 
ocurrió con los mataco-mataguayos, pero los anteriores mostraron mayor disposición a 
respetar los acuerdos (Vitar, 1997). Los más alejados, habitantes del interior chaqueño, 
fueron los guaycurúes, entre los que se contaban los tobas, mocovíes y abipones. Con 
ellos solían recordarse los encuentros hostiles. Las fuentes los mencionan como los 
enemigos más tenaces y crueles de esas fronteras.

Para hacer frente a sus incursiones, los españoles elaboraron una estrategia que 
combinó modalidades defensivas y ofensivas. Por un lado, construyeron fuertes que 
pretendían proteger a las poblaciones del asedio de los indios; aunque éstos estuvieron 
crónicamente en mal estado, casi sin armas y bastimentos para la defensa. Además, 
la tropa carecía de entrenamiento militar; las quejas sobre su insubordinación eran 
frecuentes, y las pagas y raciones de los soldados llegaban tarde y mal, por lo que 
el número de hombres resultó siempre escaso. Simultáneamente, se llevaron a cabo 
“entradas” al Chaco, que pretendían intimidar a los indios ante la imagen del ejército 
y alejarlos de los espacios ocupados por los hispanocriollos, pero pocas veces se 
alcanzaron resultados efectivos.

ISSN 2525-1627



ARTÍCULOS
Cutrera. “Unos para conchabarse, otros para beber el guarapo”. El trabajo indígena en las haciendas y cañaberales…

14

Sumadas a los fuertes y las “entradas”, las reducciones fueron piezas clave 
para la penetración española en territorio indígena. Inicialmente a cargo de la orden 
jesuita, las misiones se erigían cerca de las guardias —o viceversa—, que agregaban 
a sus funciones la de vigilar a los indios asentados en éstas, a la vez que protegerlas o 
socorrerlas si sufrían alguna agresión. La primera fue San Juan Bautista de Balbuena, 
integrada por grupos lule e inmediata al fuerte homónimo. En 1735, se edificó San José 
de Petacas, para vilelas, en jurisdicción de Santiago del Estero. A ellas siguieron San 
Esteban de Miraflores (para vilelas, lules y tonocotés), en jurisdicción de Salta; San 
Ignacio de indios tobas, en Jujuy; Nuestra Señora de la Concepción (de abipones) y 
Nuestra Señora del Pilar de Macapillo (de pasaínes, una parcialidad vilela), en términos 
de Santiago del Estero; y Nuestra Señora del Buen Consejo de Ortega (para omoampas), 
en Salta (Vitar, 1997)2.

Para asegurar su manutención, en las reducciones se criaban vacas de las que 
se obtenía carne, sebo y cueros. Estos últimos se vendían en Chile y Buenos Aires; 
sobre todo desde que, en 1748, se incrementó su exportación por el puerto atlántico. 
El sebo y algunos animales, en cambio, se destinaban al Alto Perú. Las misiones casi 
no poseían mulas, pero los particulares arrendaron sus pastos para engordarlas, lo 
que dejaba un ingreso adicional a la economía de dichos pueblos. Además, algunas 
reducciones tuvieron talleres de carpintería, herrerías, almonas de jabón y telares. En 
ocasiones se alquilaron sus terrenos pagándose, incluso, en forma de trabajo y evitando 
contratar mano de obra o capataces. Por último, los indios conservaron sus hábitos 
de caza, pesca y recolección, que proporcionaron una entrada complementaria de 
alimentos, y mantuvieron intercambios comerciales con los grupos autónomos y con 
los hispanocriollos (Gullón Abao, 1993; Santamaría y Peire, 1993; Teruel y Santamaría, 
1994; Santamaría, 1995; Vitar, 1997). Los aportes privados también fueron importantes 
para el sostenimiento de las misiones. Éstos podían ser en dinero o donaciones de bienes, 
animales y propiedades. Con el paso del tiempo, el ramo de sisa se sumó para asegurar 
la supervivencia de los pueblos3.

A comienzos de 1767, se produjo la expulsión de los jesuitas. El hecho suponía 
una alteración para la diplomacia, ya que éstos habían aportado su propia fuente de 
pacificación a las relaciones interétnicas (Lázaro Ávila, 1999). Además, los indígenas 
de las misiones operaban como mediadores con los indios del interior chaquense y 
las reducciones contribuyeron a la protección de la frontera con un costo inferior al 
que hubiera implicado sostener más fuertes y soldados partidarios. Así que las viejas 
misiones no desaparecieron; sino que quedaron en manos de administradores, que se 
ocuparían de las denominadas temporalidades o bienes comunes de los indios, mientras 
la instrucción religiosa se confiaba a los franciscanos4. Sin embargo, la situación 

2	 Los fuertes y reducciones mencionados tienen su correlato cartográfico al final del artículo.
3	 La sisa era un impuesto que se pagaba sobre determinados productos que circulaban por la provincia 

rumbo a Perú o Chile. El 12 de febrero de 1764, una Real Cédula le otorgó doce mil pesos de dichos 
fondos a las reducciones.

4	 San Ignacio de los Tobas fue un caso excepcional, ya que no tuvo otros administradores que sus 
doctrineros.



FOLIA HISTORICA
DEL NORDESTE

Nº 52, Enero/Abril 2025
IIGHI - IH- CONICET/UNNE - pp. 15-40

15

económica de los pueblos nunca fue buena (Gullón Abao, 1993). En algunos casos, se 
restituyó su administración a los religiosos, pero las condiciones de las reducciones 
empeoraron. Promediando el siglo XVIII se procedió, incluso, a la agregación de 
aquellas5.

Para entonces, los emplazamientos militares se acordonaban de norte a sur desde 
el Fuerte Nuestra Señora de los Dolores del Río Negro y Nuestra Señora del Rosario 
de Ledesma, en jurisdicción de Jujuy; San Bernardo, Santa Bárbara y San Fernando 
del Río del Valle, en términos de Salta; San Luis de Pitos, dependiendo de Tucumán; 
y San Felipe del valle del Tunillar y el fortín Tres Cruces, en Santiago del Estero. Pero 
como dijimos, pocas veces fueron útiles para detener las incursiones indígenas. Además 
de estar mal armados y con fuerzas menos preparadas, los separaban considerables 
distancias, que permitían a los indios cruzar entre ellos con relativa facilidad.

Como resultado del proceso descrito, las fronteras avanzaron poco. Con los 
indígenas se intentó una estrategia alternativa y, durante la segunda mitad del siglo 
XVIII, fue imponiéndose la idea de “pacificación” de los indios, que sin relegar 
totalmente las intenciones evangelizadoras, incorporó la firma de tratados con algunos 
caciques. Como resultado de largas negociaciones y atendiendo a los pedidos de vejoces 
y mataguayos, en 1779, se fundó la reducción “Nuestra Señora de las Angustias de 
Zenta”. Dicho pueblo se hallaba en jurisdicción de Salta y próximo al fuerte San Andrés, 
que se construyó cerca de él6. En parte, gracias a esa política de negociación y tratados, 
la ocupación del espacio adquirió relativa estabilidad. Las haciendas se convirtieron en 
piezas clave para la consolidación del avance hacia el Chaco. Dichos establecimientos 
se dedicaron mayormente a la cría de ganado vacuno e invernada de mulares, aunque 
también comenzaron a experimentar con el cultivo de la caña de azúcar (Paz y Sica, 
2017)7.

Detrás se corrieron los fuertes. El de San Andrés y el de Río Negro, por ejemplo, 
quedaron a espaldas del Fuerte Pizarro. Algo semejante sucedió con el Fuerte del Río 
del Valle, que primero trasladó sus hombres y armamentos al de San Bernardo; y al 
comenzar el siglo XIX, mudó de lugar, convirtiéndose en uno de los más adentrados 

5	 Los indios de Petacas, por ejemplo, se sumaron a Ortega y los de Macapillo, a Miraflores.
6	 Zenta fue la única reducción de la gobernación del Tucumán fundada por el Colegio Franciscano 

de Propaganda Fide de Tarija. Se estableció a orillas del río homónimo, en un sitio próximo a su 
desembocadura en el Bermejo. Se trataba del pueblo más septentrional de la gobernación, pero del más 
austral de los establecidos por los franciscanos de Tarija en la cuenca de dicho río (Teruel, 1994).

7	 En las últimas décadas del siglo XVIII, Río Negro, Zenta y Río del Valle constituyeron áreas de avanzada 
sobre el Chaco. Río Negro se caracterizó rápido por el reparto de grandes extensiones de tierra a unos 
pocos beneficiarios de mercedes. En Río del Valle también se concentraron las mercedes; sin embargo, 
existieron varias estancias que habían sido obtenidas a través de la compra. Entretanto, en 1794, se 
fundó San Ramón Nonato de la Nueva Orán, que se ubicó cerca de Nuestra Señora de las Angustias de 
Zenta y del Fuerte Pizarro. Allí, la Corona promovió la instalación de población estable dispuesta a las 
tareas de defensa, a la que se le repartieron tierras (Teruel, 2005). Los problemas con los indígenas y los 
doctrineros de la reducción inmediata, no obstante, fueron permanentes (Paz y Sica, 2017). Debido a las 
características de su fundación, en Zenta hubo mayor distribución de tierras y existió una buena cantidad 
de propiedades pequeñas (Teruel, 2005).

ISSN 2525-1627



ARTÍCULOS
Cutrera. “Unos para conchabarse, otros para beber el guarapo”. El trabajo indígena en las haciendas y cañaberales…

16

en el Chaco (Acevedo, 1965). Pero otra vez, el estado de abandono y la progresiva 
decadencia en que se hallaron los hizo poco menos que inútiles para la función que 
debían desempeñar.

En este contexto, el papel de las reducciones fue prácticamente defensivo. 
Sin embargo, también resultaron importantes proveedoras de mano de obra para los 
establecimientos productivos de la frontera. Principalmente, San Ignacio de indios Tobas, 
cuya situación económica era siempre acuciante y que se hallaba rodeada de haciendas 
y cañaverales. Nuestra Señora de las Angustias proporcionó brazos, pero en menor 
medida. Es que Zenta podía mantenerse de su propia producción agrícola y ganadera; y a 
diferencia de San Ignacio, funcionaba como hacienda productora de azúcar y derivados. 
Además, esta reducción tenía estancia; de modo que, en lugar de ofrecer braceros, 
solía requerirlos. Allí, la fuerza de trabajo indígena parecía ser complementaria de un 
considerable número de peones criollos contratados, especialmente en los momentos de 
mayor actividad (Teruel, 1994).

Las haciendas, las reducciones, los hacendados y los indios
Promediando el siglo XVIII, el cultivo de caña de azúcar había comenzado a 

extenderse en la frontera chaqueña de Salta y Jujuy. Además de este último producto, de 
su aprovechamiento podía obtenerse miel, chancaca y aguardiente. El principal mercado 
consumidor de esos artículos era regional, pero también se enviaban pocas cantidades al 
Alto Perú, Buenos Aires, Tucumán y Chile. A ello podía agregarse la venta al menudeo 
en las ciudades, y el abasto de las reducciones y fuertes de la frontera (Peirotti, 2014).

Algunas de las unidades productivas más importantes de Jujuy para la época 
eran “San Pedro”, propiedad de Martín de Otero; “San Lorenzo”, de María Mercedes 
Rubianes; “Sora-Cerro Colorado”, establecida sobre una merced entregada a Gregorio 
de Zegada y unida administrativamente a San Lorenzo; “Ledesma”, fundada en las tierras 
que Carlos Sevilla compró a San Ignacio de los Tobas, parte de la cual fue adquirida por 
Diego José de Pueyrredón y, luego, por José Ramírez Ovejero; “Santa Bárbara”, erigida 
en una merced que recibió el Coronel Francisco Robles; “Río Negro”, propiedad de 
Gregorio de Zegada, administrada por Rubianes y Pueyrredón —viuda y yerno de este 
último— tras su muerte; y “San Lucas”, cuyo dueño era Ventura Marquiegui (Teruel, 
1994, p. 235). En Salta, entretanto, se destacaban “La Vieja”, de Mateo de Saravia y 
Jáuregui; y el “Campo Santo”, de José Antonino Fernández Cornejo.

Para ser propietario en la frontera se precisaban vinculaciones políticas, 
económicas y militares (Mata, 2000). La compra de las tierras constituía sólo una forma 
posible de acceder a ellas y habitualmente requería de conexiones que contribuyeran 
a resolver conflictos por títulos o lindes; sobre todo, cuando se trataba de terrenos 
realengos o de las misiones. Un modo habitual de adueñarse de aquellas era solicitarlas 
en merced, luego de prestar un servicio al rey. Los comandantes de los fuertes, por su 
parte, solían explotar los campos aledaños y con el tiempo, apropiarse de éstos (Peirotti, 
2014).



FOLIA HISTORICA
DEL NORDESTE

Nº 52, Enero/Abril 2025
IIGHI - IH- CONICET/UNNE - pp. 17-40

17

Gracias a las posiciones que ocupaban y las relaciones que tejieron, los 
hacendados pudieron obtener mano de obra para trabajar en sus cañaverales: soldados de 
los fuertes, pobladores de los alrededores, e indígenas de las reducciones o autónomos 
(Santamaría y Peire, 1993; Gullón Abao, 1993; Teruel y Santamaría, 1994; Mata, 1995). 
Las tareas desarrolladas entre marzo y septiembre eran las que demandaban la mayor 
cantidad de brazos. Hasta julio se ocupaban en las labores de rastrojos, ya fuera en el 
desmonte y surqueo de la tierra, o en el último deshierbe. Desde entonces, se procedía a 
la molienda, momento en que se trabajaba puertas adentro para la transformación de la 
caña en azúcar, y se contrataban mujeres y niños. En octubre, la necesidad de mano de 
obra disminuía (Gullón Abao, 1993).

Finalmente, vale insistir en una distinción entre Zenta y San Ignacio que ya 
adelantamos. Si esta última puede ser tomada como ejemplo de misión proveedora de 
mano de obra, la primera puede ser considerada como un modelo de unidad productiva 
válido para analizar las relaciones laborales en la época y la región (Teruel, 1994). 
Teruel sostiene que su organización y distribución de tareas eran semejantes a las de 
otros establecimientos. Aquí, los puestos de control —mayordomo, capataz y ayudante 
de capataz—, los que requerían conocimientos técnicos —maestro azucarero o 
“beneficiador” — y las tareas de a caballo en la estancia y la yerra se cubrían con criollos. 
En cambio, los trabajos de cañaveral como deshierbe, plantíos, riego y macheteada, 
ocupaban mayormente a los indígenas. Así, las labores más rudas y de menos calificación 
quedaban en manos de un grupo numeroso, pero escasamente entrenado y carente de 
disciplina laboral. Los salarios reflejaban, también, esta diferencia. Mientras que un 
sueldo criollo era de cinco pesos, sabemos que los indios de San Ignacio ganaban cuatro 
y que en Zenta se les pagaba algo menos. Igual que los tobas, los peones indígenas de 
Nuestra Señora de las Angustias recibían su paga en bienes —cuñas, cuchillos, jergas, 
abalorios y otras baraterías—, además de las acostumbradas raciones de carne y tabaco. 
Aunque la documentación no lo explicita, la autora supone que los criollos cobraban en 
metálico y a ello se sumaba la provisión alimenticia (Teruel, 1994).

De distinta manera, tanto para Zenta como para San Ignacio, el trabajo indígena 
era fundamental. En el primer caso, porque los vejoces eran mano de obra numerosa, 
barata y muy importante en la época de la cosecha de caña, principal rubro productivo de 
la reducción. San Ignacio necesitaba del salario de quienes pudieran conchabarse. Junto 
a todos ellos, los grupos del Chaco constituyeron un auxilio sin el cual las haciendas 
no hubieran podido funcionar. Era el caso de los matacos que, dijimos, tenían buenas 
relaciones con los hispanocriollos y se asentaban en las inmediaciones del fuerte del 
Río del Valle.

El trabajo en haciendas y cañaverales según las normas y expectativas españolas
Como el salario indígena representaba un renglón importante en los ingresos 

de San Ignacio de los Tobas, los indios e indias, desde los siete u ocho años y hasta los 
sesenta —excepto los jóvenes que estuvieran destinados a la escuela, la música o al 
aprendizaje de oficios mecánicos— se conchababan en los establecimientos cercanos a 

ISSN 2525-1627



ARTÍCULOS
Cutrera. “Unos para conchabarse, otros para beber el guarapo”. El trabajo indígena en las haciendas y cañaberales…

18

cambio de una paga que era “sisada” por el doctrinero y destinada a aumentar los fondos 
de comunidad. Tan habitual era la práctica y tan desorganizada estaba que, en 1796, el 
gobernador Ramón García de León y Pizarro dictó reglas tendientes a ordenarla. García 
Pizarro dictaminó, entre otros puntos, que los indios se alternaran de a ocho, a fin de 
no descuidar las labores necesarias del pueblo y que también se turnaran los capataces; 
que ningún neófito pudiera irse sin licencia del cura, y que tuvieran que regresar cada 
uno o dos meses para que Ortiz los instruyera en la fe, aunque los mayordomos de las 
haciendas debieran ocuparse de hacer rezar a quienes concurrieran a ellas.

Un año después, Gabriel Güemes Montero redactó un reglamento que 
procuraba reorganizar y mejorar la administración de las reducciones. Para el caso de 
San Juan Bautista de Balbuena y San Ignacio de los Tobas, ordenaba la provisión de 
brazos indígenas que, con su trabajo en haciendas y cañaverales, contribuyeran a la 
mejor subsistencia de las viejas misiones. Se pautaba, además, que los indios de San 
Ignacio se conchabaran en “San Lorenzo”, “Río Negro”, “Ledesma” y “San Lucas”; 
mientras que los de Macapillo y Balbuena lo hicieran en la hacienda de “La Viña”. 
Los curas administradores de los pueblos observarían algunas reglas tendientes a la 
mejor organización de la práctica: llevarían un padrón de los indígenas de la reducción, 
discriminado por sexos y grupos de edades —de ocho a catorce y de catorce a sesenta—; 
y dividirían las prestaciones por turnos, “de modo que entre los doce meses del año se 
subdividan por mitas las tareas de toda especie de los mismos pueblos, quedando los 
demás expeditos para conchabarse”. A cada hacienda se destinaría un número de indios 
de acuerdo con las necesidades del establecimiento, que estarían a cargo de un cacique 
alcalde o mandarín. El grupo se dividiría en dos, según se tratara de conchabo entero 
—hombres de catorce años en adelante, cuya paga sería de cuatro pesos— o medio 
conchabo —mujeres y niños—. En ambos casos, permanecerían uno o dos meses en el 
cañaveral, a menos que con conformidad del cura, quisieran los indígenas trabajar más 
tiempo. La retribución podía hacerse en bienes, “pero al preciso e indisputable precio de 
esta plaza (Salta) y la de Jujuy”. El hacendado pagaría la mitad del jornal al inicio de la 
contratación, siendo la otra parte para el cura administrador, que la aplicaría a los fondos 
del común. Además del pago por su trabajo, los propietarios de los establecimientos 
productivos darían ración de carne y maíz a los indios; y el doctrinero se ocuparía 
de velar por el buen trato de sus neófitos y de que no recibieran aguardiente “ni otro 
licor capaz de embriagarlos”. Quienes estuvieran exceptuados del conchabo serían 
mantenidos y vestidos por el cura administrador, igual que las viudas, los ancianos e 
imposibilitados de trabajar. La normativa buscaba, a la vez, evitar los conflictos en los 
cañaverales. Por eso el doctrinero estaría a la mira de que no se mezclaran parcialidades 
cuya rivalidad fuera conocida por los españoles. El caso que requería especial atención, 
y así se lo especificaba en los distintos reglamentos e instrucciones, era el de los tobas 
de San Ignacio y los matacos8. A lo estipulado, el protector partidario de indios de Salta 
agregó “que conforme a la ley octava y a la once, título 13, libro sexto de las indias 
8	 Gabriel Güemes Montero, “Instrucción para el gobierno de la administración de las temporalidades de 

todas las reducciones de esta provincia”. Salta, 20 de diciembre de 1797. AGN, Hacienda, Sala IX, Leg. 
34-4-3, Expte. 31.



FOLIA HISTORICA
DEL NORDESTE

Nº 52, Enero/Abril 2025
IIGHI - IH- CONICET/UNNE - pp. 19-40

19

(…) solamente se deben permitir estos voluntarios en la corta y acarreo de la caña si 
pareciese que en estas dos ocupaciones no resulta perjuicio contra la salud de dichos 
indios”9.

En 1799, Rafael de la Luz derogó la reglamentación dictada por su antecesor 
—Ramón García de León y Pizarro— para San Ignacio e impuso nuevas normas a 
observar por el religioso y los indios de esa reducción. El ahora gobernador intendente 
establecía, entre otras cuestiones, que, de todos los naturales capaces de conchabo, 
haría el cura cuatro partes: “la una para que quede en el pueblo trabajando (…) para 
la comunidad; la otra para que trabaje en la Hacienda inmediata de Ledesma; la otra 
para la del Río Negro; y la otra que subdividirá en las Haciendas de San Pedro, y San 
Lucas”. También se ocupaba de que se evitara la unión de tobas y matacos en San 
Lorenzo, y que los primeros reemplazaran a los segundos cuando estos no fueran al 
conchabo”, entendiéndose ello para el tiempo de cosecha, “pero en el de deshierbe 
(entre los meses de enero y febrero) que se sabe no vienen matacos, se sacarán diez 
personas de la hacienda del Río Negro, y otras diez de la de Ledesma para el auxilio de 
la de San Lorenzo”. Por último, dejaba que la duración de los turnos quedase a criterio 
del doctrinero y establecía que los caciques le presentaran a éste la mita individual de 
los indios que se ausentarían a las haciendas10.

Pese a los esfuerzos por regular y organizar la prestación laboral indígena, la 
letra no siempre encontró traducción en la práctica. Así que, pasada casi una década, el 
gobernador interino José de Medeiros dictó una nueva ordenanza “para el mejor arreglo, 
subsistencia y adelantamiento de San Ignacio”, que constaba de veintiocho artículos. 
En los relativos al trabajo indígena, se prohibía bajo pena de azotes, que saliesen de la 
reducción sin permiso o se dispersasen por los montes al conchabarse —debían retornar 
juntos al pueblo, sin distraerse con pretexto de cazar o juntar miel en el monte—; y se 
reiteraba que esto se hiciera en grupos y por turnos mensuales, y que el doctrinero se 
encargara de la parte de la paga mandada a retener para fondos de la reducción. Esta vez 
se ordenaba que, directamente, los tobas de San Ignacio no fuesen a trabajar a Ledesma 
y San Lorenzo en tiempos en que hubiese “infieles” en ellas, y que ni siquiera pasasen a 
“la banda del Río Grande de Jujuy”, “la región del Palmar y las Bolsas”, ya que aquellos 
parajes eran “el sagrado donde los indios tobas viven sin el temor de que velen sobre 
ellos y dan riendas a todos sus desórdenes”11.

En el caso de los matacos, eran los comandantes de frontera quienes remitían a 
las haciendas a los indios que solicitaran conchabarse. En ocasiones, éstos se presentaban 
en el fuerte y eran ofrecidos a algún propietario. “Dígame usted si los necesita para el 

9	 Intervención del protector partidario de indios de Salta en el Reglamento de Güemes Montero, s/f. AGN, 
Tribunales, Sala IX 37-3-5, expte. 6.

10	AGN, Interior, Sala IX, Leg. 2656, Exp. 1, “Instrucciones que forma el señor Don Rafael de la Luz, 
Coronel de los Reales Ejércitos Intendente Gobernador, y Capitán General de esta provincia de Salta, 
para que se observe en el Pueblo de San Ignacio Reducción de Indios tobas, del distrito de la ciudad de 
Jujuy”. Fuerte de Ledesma, 29/7/1799. La voz “mita” refiere aquí al trabajo por grupos alternados.

11	 “Ordenanzas para el mejor arreglo, subsistencia y adelantamientos de la Reducción de San Ignacio de 
indios Tobas”, formadas por José de Medeiros, s/f, AGN. Intendencia de Salta, Sala IX 5-7-6, artículo 18.

ISSN 2525-1627



ARTÍCULOS
Cutrera. “Unos para conchabarse, otros para beber el guarapo”. El trabajo indígena en las haciendas y cañaberales…

20

Río Negro o el Pongo” —decía el intendente Andrés Mestre a Gregorio de Zegada, 
propietario de ambos establecimientos, a propósito de un grupo de matacos que se 
habían acercado a Ledesma— “pues siendo los indios robustos como se expresa, podrán 
ganar muy bien la comida para toda la familia, y alguna vestimenta; a más de que los 
muchachos y muchas de las mujeres pueden aplicarse a los capachos y a otros trabajos 
semejantes”12. Pero generalmente eran los hacendados quienes los pedían, en base a 
una estimación que partía de la carencia de mano de obra imperante en la región. Así 
lo explicaba José Antonio Fernández Cornejo a Rafael de la Luz, cuando le decía que 
en años anteriores “el comandante del Río del Valle me ha remitido indios infieles de la 
nación mataca y también en los curas de las reducciones”13.

Sin embargo, la contratación de matacos suponía un peligro potencial de ataque 
a la frontera al momento de la retirada. Si bien la posible “traición” de los indios puestos 
en reducción no se excluía del cálculo, aquellos con los que se tenían buenas relaciones 
eran considerados de dudosa fiabilidad14. En varias ocasiones, las autoridades de los 
fuertes advirtieron el peligro que podía significar la formación de coaliciones entre 
aborígenes del interior chaqueño, los grupos que vivían en las cercanías de Río del 
Valle y quienes habían entrado a trabajar, que podían ser rápidamente seducidos por los 
suyos cuando salieran. Suponemos que, por esa razón, el 30 de septiembre de 1803, el 
comandante general de armas, José Francisco de Tineo, enviaba al comandante del Río 
del Valle “una instrucción metódica” a que debían sujetarse él y sus pares. En su artículo 
tercero le advertía que no se permitiría “que los indios infieles y amigos se internen 
a nuestras campañas con ningún pretexto y mucho menos con el de trabajar en las 
haciendas de campo de nuestros labradores españoles, sin que éstos como interesados 
pidan primero en número de indios que han menester”. Con esa solicitud, decía Tineo, 
“obtendré del Señor Gobernador el permiso o licencia conveniente para facilitarles pues 
es en quien concurre la autoridad y mando de toda la provincia”15. Desde entonces, era 
este último quien autorizaría la asignación de los indígenas solicitados, cuya distribución 
llevaría a cabo el encargado del fuerte en cuestión. Tal fue el procedimiento que se 

12	Andrés Mestre a Gregorio de Zegada, 19 de abril de 1790. Archivo Histórico de la Provincia de Jujuy (en 
adelante, AHPJ), Colección Ricardo Rojas, Caja XLVI, correspondencia entre el comandante del fuerte 
de Ledesma (Carlos Sevilla) y el Gobernador de Armas (Gregorio de Zegada), documento 361.

13	José Antonino Fernández Cornejo a Rafael de la Luz, s/f, AGN, Intendencia de Salta, Sala IX 5-7-6.
14	En agosto de 1802, un grupo de tobas autónomos procedentes de las costas del Pilcomayo se acercó al 

fuerte de Río del Valle con pretexto de establecer paces. Con este argumento distrajeron a sus autoridades, 
que no sospecharon connivencia entre ellos y los matacos que vivían próximos a las guardias, muchos 
de los cuales estaban trabajando en los establecimientos españoles. Cuando los hispanocriollos cayeron 
en la cuenta de dicha posibilidad, era tarde. Los tobas habían hecho algunas muertes, robado en la zona 
y varios de ellos se hallaban escondidos al amparo de los matacos. La sensación de tensión y el temor a 
una invasión en la frontera oriental de la intendencia de Salta eran fundados. En efecto, el hecho sucedía 
en un contexto de inestabilidad en la zona, al que se acoplaba una sequía que azotó la primera década del 
siglo XIX (Santamaría, 1995). Silvia Ratto sostiene que, para la época, la relativa tranquilidad alcanzada 
mostraba signos de fuerte descomposición y que las amenazas no parecían limitarse a levantamientos 
puntuales, con móviles concretos y circunscriptos a un ámbito reducido (Ratto, 2013).

15	José Francisco de Tineo a Juan José Fernández Cornejo, Salta, 30 de septiembre de 1803. AGN, 
Intendencia de Salta. Sala IX 5-7-6.



FOLIA HISTORICA
DEL NORDESTE

Nº 52, Enero/Abril 2025
IIGHI - IH- CONICET/UNNE - pp. 21-40

21

siguió hasta la muerte de Rafael de la Luz. Su sucesor interino, José Medeiros, entró 
entonces en conflicto jurisdiccional con Tineo.

Alegando que se trataba “de dar entrada en nuestras posesiones a unos individuos 
que no reconocen las leyes de nuestro amable y amado soberano, y que para contenerlos 
en sus países y velar sobre sus operaciones está destinada la gente de armas que yo 
mando”, Tineo consideraba que era a él a quien correspondía conceder licencias para el 
reparto de los indígenas. Así que, en 1807, el comandante del fuerte de San Bernardo 
había remitido familias matacas a su disposición y él los distribuyó en la ciudad de Salta 
al servicio del coronel Pedro José Saravia, de Abelino Costas, Thomas Sánchez, Carlos 
Mendoza, Mauricio López y del suyo propio. La única excepción había sido Juan José 
Fernández Cornejo, que, como comandante del Fuerte del Río del Valle, sí se había 
asegurado de recibir mano de obra indígena. Consultado por Medeiros, Apolinario 
Figueroa —alcalde partidario y capitán de milicias— decía que tal asignación había 
sido “muy perjudicial a los dueños de cañaverales, quienes temerosos de perder la 
cosecha por falta de peones, tuvieron que traerlos de la frontera de Orán (en referencia al 
pueblo de Nuestra Señora de las Angustias de Zenta)”16. Mientras tanto, Tineo agregaba 
que, “supuesto el permiso y aun la orden superior, a él pertenecía la expedición de 
licencias y el celar acerca de sus condiciones y términos”. Decía que, a Medeiros, como 
gobernador, correspondía ocuparse de los indios reducidos y que por eso había hecho 
lo correcto al facilitar el “trabajo a los reducidos de la Nueva Orán en las haciendas de 
Don Martín de Otero y de Don José Antonino Fernández Cornejo”17. Ello no alteraba, 
insistía, “la propiedad que tiene la comandancia de armas, para conceder las licencias, 
respecto de los indios infieles, de cuya facultad he usado yo en el año pasado, y en el 
presente, contentando a los hacendados y obreros, para que elijan indios, y a estos para 
que escojan patronos”18. Medeiros elevó el caso al virrey Santiago de Liniers y guardó 
“el más profundo silencio”19.

La práctica del trabajo indígena en las haciendas
Si de algo dan cuenta los hechos recién mencionados, así como la existencia de 

las normas y reglamentos dictados por las autoridades para mejorar la administración 

16	Apolinario Figueroa a Medeiros, 27 de febrero de 1808. AGN, Intendencia de Salta, Sala IX 5-7-6.
17	Nótese que los documentos refieren a peones conchabados procedentes de Nuestra Señora de las 

Angustias. Según explicamos, esta reducción no acostumbraba a vender mano de obra, por ser ella 
misma un establecimiento dedicado a la producción azucarera, mientras que era habitual que sí lo hiciera 
San Ignacio. ¿Por qué, entonces, las fuentes no hacen mención de los braceros del último pueblo? El 
hacendado y capitán de milicias Martín de Otero y el comandante de Ledesma, José Suárez del Valle, dan 
una respuesta. “Se hallan mucho tiempo ha en la actualidad empleados en melear, en la caza y en la pesca 
en esta mi estancia, en el paraje que llaman El Piquete”. Suárez agregaba que los tobas sólo se sujetaban 
en el tiempo de la molienda, pero “este presente año hasta para este tiempo se han retirado a los montes, 
en donde están sin querer salir a trabajar en parte alguna por más que los han instado”. Martín de Otero 
a Tomás Arrigunaga y Archondo, 30 de noviembre de 1807 y Suárez del Valle al mismo destinatario, 30 
de noviembre de 1807. Ambos en AGN, Sala IX, Interior, Legajo 2656.

18	José Francisco de Tineo a José de Medeiros, Salta, 2 de abril de 1808. AGN, Intendencia de Salta, Sala IX 5-7-6.
19	José de Medeiros a Santiago de Liniers, Salta, 4 de abril de 1808. AGN, Intendencia de Salta, Sala IX 5-7-6.

ISSN 2525-1627



ARTÍCULOS
Cutrera. “Unos para conchabarse, otros para beber el guarapo”. El trabajo indígena en las haciendas y cañaberales…

22

de las viejas misiones y asegurar el flujo de peones indígenas a las haciendas, es de que 
la realidad se alejaba de las intenciones o pretensiones de algunos. Por los informes que 
elevaban los hacendados y los visitadores de las reducciones, la correspondencia de los 
comandantes de frontera y del propio Fray Ortiz, supimos de las prácticas que tenían 
lugar durante los meses de contratación.

Como señalamos, el trabajo en los cañaverales era estacional. Las tareas 
desarrolladas entre marzo y septiembre demandaban la mayor cantidad de brazos. 
Hasta julio, se ocupaban en las labores de rastrojos, ya fuera en el desmonte y surqueo 
de la tierra, o en el último deshierbe; además, solían contratarse peones para corte y 
aprovisionamiento de madera, que podían emplearse en la construcción y reparación de 
cercas, o como leña para los hornos que se utilizarían en la elaboración del azúcar. Desde 
entonces, se procedía a la molienda, momento en que, decía Martín de Otero, “salen 
todos, unos a conchabarse y otros para beber guarapo”20. En octubre, la necesidad de 
mano de obra se reducía (Gullón Abao, 1993). Dijimos también que el sueldo indígena 
era de cuatro pesos para los hombres mayores de catorce años, mientras mujeres y niños 
cobraban la mitad, y que dicho salario era inferior al de los peones criollos. El doctrinero 
de San Ignacio protestaba que para poco alcanzaba esa paga y que “no les soportaba su 
salario para mantener a sus mujeres, hijos, ancianos, padres y otros parientes, huérfanos 
y desamparados, incapaces de buscar por sí los precisos alimentos”21.

Cuando se trataba de grupos autónomos, el conchabo era negociado por el 
cacique que, en su carácter de portavoz o representante de los suyos ante otros, arreglaba 
los términos de la contrata. Mateo de Saravia y Jáuregui contaba al protector de naturales 
que, en su estancia “La Vieja”, había encontrado “por conchabarse a la gente de los 
indios caporales Lucas y Cayetano”, a quienes el Comandante del Río del Valle ya había 
permitido el paso. “Entré en ajuste con ambos —continuaba— y conchabé su gente por 
seis meses, que ellos llaman lunas”22.

El caso de los grupos puestos en reducción era diferente. Allí se esperaba que 
fuera el doctrinero quien, como “cabeza”, acordara las condiciones del conchabo con 
los hacendados. Ocasionalmente, también podía hacerlo el Protector de Naturales. Ello 
obedecía a que los indios reducidos eran jurídicamente considerados como menores 
—capiti diminutio—. Cuando Fray José María de Jesús quedó a cargo de la reducción 
de Zenta, por ejemplo, dispuso “que los indios trabajadores se trasladen a la hacienda 
de San Pedro, propia de Don Martín de Otero, (…) en cumplimiento de cierta contrata 
que éste celebró o con la reducción o con el Protector Partidario de Indios o no sé con 
quién”23. También Fray Ortiz arreglaba los términos de contratación de los tobas de San 
Ignacio, muchas veces con el mismo Otero. Pero la situación de esa misión, siempre 

20	Martín de Otero a Hermenegildo González Hoyos, 12 de abril de 1808. AGN, Criminales, Sala IX 32-7-1.
21	Fray Ortiz al Fiscal Protector General Don Manuel Genaro de Villota, 10 de marzo de 1807. AGN, 

Hacienda, Sala IX 34-4-3, expediente 31.
22	Mateo de Saravia y Jáuregui al Oidor Fiscal protector de naturales, 17 de enero de 1806. AGN, Guerra y 

Marina, Sala IX 24-4-6, legajo 2076.
23	Fray Antonio Ramón Fernández a Rafael de la Luz, 27 de marzo de 1807. AGN, Intendencia de Salta, 

Sala IX 5-7-5.



FOLIA HISTORICA
DEL NORDESTE

Nº 52, Enero/Abril 2025
IIGHI - IH- CONICET/UNNE - pp. 23-40

23

más pobre que Zenta y al borde de despoblarse, hacía que, en la práctica, las formas 
fueran diferentes a lo esperado. El cacique Feliciano Xuárez —difícil de acomodar 
a las expectativas de los hispanocriollos— mantenía un margen de autonomía en sus 
conductas y determinaciones que el cura y las autoridades fronterizas apenas toleraban. 
En una ocasión, de hecho, Xuárez había convenido con Martín de Otero que algunos 
de sus indios fuesen a cortar madera para este último. “Al mismo cacique he pagado 
su salario mensual y arracionado, sin más interés que asistiese con ellos”, decía Otero. 
Feliciano había cumplido parte de lo acordado con los suyos, “hasta que se retiraron a 
los montes”24. La misma autonomía que se permitía al cacique para negociar su trabajo 
y el de sus seguidores, también se ponía en juego cuando abandonaban las tareas para 
las que se habían comprometido. “Últimamente, haciéndoles cargo a algunos que por 
qué no salían, dicen que el cacique no quiere”, comentaba Otero en un informe a Tomás 
Arrigunaga25. Pero cuando se reconvenía a Xuárez por instar a los suyos a no acudir a 
las haciendas, él respondía “que el padre cura no quiere que vayan a conchabarse”. La 
contracara de esa situación eran las súplicas del doctrinero, decía el propietario de San 
Pedro, “para que vea los modos más oportunos y suaves por ver si los puedo sacar a esta 
hacienda y conchabarlos”26. El gobernador había tolerado, incluso, que los tobas de San 
Ignacio “vayan a trabajar a las haciendas donde voluntariamente quieran”, pasando por 
alto todas las instrucciones, ordenanzas y reglamentos a que referimos en el apartado 
anterior27.

Al inicio del contrato, se les adelantaba un mes, que luego debían “enterar” 
trabajando28. Contrariamente a lo que alguna vez dispusiera Güemes Montero —que 
el hacendado pagara la mitad del jornal al inicio, siendo la otra parte para el cura 
administrador—, debía entregarse la totalidad acordada para el trabajo. Ese adelanto se 
hacía en bienes, que en ocasiones incluían alcohol o armas para seducirlos. Así lo ponía 
de manifiesto el comandante general de armas, cuando escribía a Rafael de la Luz que 
“con motivo de venir las partidas de indios salvajes de Chaco a las labores de campo 
de nuestros hacendados ha introducido la codicia de algunos españoles poco patriotas 
el abuso de repartirles por venta o a cuenta de sus salarios moharras para lanzas, puntas 
agudas de fierro para flechas, y yeguas”. El hecho era preocupante, porque en “sus 
retiradas, van municionados y provistos de armas de esta especie contra nosotros mismos 
y con pasaporte de valentía para arrostrarse a hostilidades”29. Era frecuente, también, 
24	Otero a Tomás Arrigunaga y Archondo, 30 de noviembre de 1807. AGN, Interior, Sala IX, legajo 2656.
25	Otero a Tomás Arrigunaga y Archondo, 30 de noviembre de 1807. AGN, Interior, Sala IX, legajo 2656.
26	Las dos últimas citas en: Otero a Tomás Arrigunaga y Archondo, 30 de noviembre de 1807. AGN, 

Interior, Sala IX, legajo 2656.
27	Fray Ortiz a destinatario desconocido, 18 de noviembre de 1807. AGN, Hacienda, Sala IX 34-4-3, 

expediente 1.
28	Otero explicaba que “si uno no les da adelantado lo que piden, se mandan a mudar dejándolo a uno en 

el mayor apuro de sus faenas”. Por esa razón, agregaba, “nos vemos precisados a darles lo que piden 
adelantado”, aun cuando se corriera el riesgo “de que se vayan debiendo, como a mi continuamente me 
está sucediendo”. Martín de Otero a Tomás Arrigunaga y Archondo, 30 de noviembre de 1807. AGN, 
Sala IX, Interior, Legajo 2656. 

29	Las citas en José Francisco Tineo a Rafael de la Luz, 13 de enero de 1804, AGN, Intendencia de Salta, 
Sala IX 5-7-6.

ISSN 2525-1627



ARTÍCULOS
Cutrera. “Unos para conchabarse, otros para beber el guarapo”. El trabajo indígena en las haciendas y cañaberales…

24

que se les proveyera bebida. José de Medeiros lo expresaba en sus ordenanzas para el 
arreglo de San Ignacio de los Tobas, donde prohibía “se les suministre en las haciendas 
aguardiente (de caña) ni por plata ni por modo de gratificación, ni por tenerlos gratos, 
para que se conchaben más bien en aquella hacienda, que en otra”. Sabía y lo aclaraba 
“que en algunas partes en vez de darles la ración de carne semanal que se acostumbraba 
los domingos a dar a todos los conchabados, les han dado a los tobas en aguardiente, y 
aun en pago de su trabajo”. Algunos, añadía, habían ido a “seducirlos con aguardiente 
a su reducción”30.

Aun cuando no fuera provisto por los hacendados, el consumo de alcohol durante 
el tiempo de contratación indígena preocupaba a las autoridades españolas. Estas lo 
asociaban con otros comportamientos inadmisibles. Uno de ellos era el intercambio 
realizado con los soldados de los fuertes, que demandaban la ración de carne dada 
a los indios en los establecimientos productivos. De donde provenía, explicaba fray 
Ortiz, “que si el peón toba se conchaba para mantenerse y la ración de carne que debía 
aprovechar, logra la proporción de venderla, o es al contado o es de fiado”. En este último 
caso, decía, era para “granjearse al soldado por amigo y de este modo perderles el miedo 
para usar de sus libertades”; pero si era al contado, lo hacían “para saciar la embriaguez 
a que son propensos”31. Los tobas habían llegado, incluso, a increpar al mayordomo 
de Zegada para que se les pagara en plata. Cuando Iturbe lo consultó pidiéndole que 
dispusiera “si les has de pagar en plata como ellos quieren”, ya que, de lo contrario, 
“no iban a trabajar los indios”, la respuesta fue que “de pagar a los indios en plata, la 
gastarán en el vicio del aguardiente (…) pues aunque tu no les vendas como lo harías, 
no falta quien de la ciudad lo lleve a venderlo ahí en tiempo de cosecha”. Los tobas, 
continuaba, “gastan su salario en esto y después salen desnudos, independientemente 
del perjuicio que acarrea la borrachera y falta al trabajo, y sabiendo que los tobas tienen 
dinero ocurrirán más a llevarles aguardiente”32. Por si esto fuera poco, Martín de Otero 
denunciaba “que los padres de las infelices indias y los mandones como el cacique las 
han ido a empeñar a las pulperías por un real o dos de aguardiente”33.

Así es que el alejamiento de las reducciones y del doctrinero para ir a las 
haciendas, y el contacto con la peonada o los indios autónomos que entraban para 
trabajar conducía a que, a la embriaguez, el amancebamiento o la prostitución, se 
sumaran las alianzas o la adquisición de armas que podían culminar en robos o ataques 
a la frontera. Ello era tolerado de mala gana, porque los braceros indígenas se volvían 
piezas insustituibles para el esquema productivo de la región, debido a la crónica falta 

30	Todas las citas en “Ordenanzas para el mejor arreglo, subsistencia y adelantamientos de la reducción de 
San Ignacio de Indios Tobas”, José de Medeiros, 27 de mayo de 1808, AGN, Intendencia de Salta, Sala 
IX 5-7-6, artículos 20 y 21.

31	Fray Ortiz al Alcalde Ordinario de Primer Voto, Tomás Arrigunaga y Archondo, 3 de noviembre de 1807, 
AGN, Interior, Legajo 2656, expediente 31.

32	Gregorio de Zegada a Miguel Antonio Iturbe, s/f, AOJ, Caja 28, documento 250. Subrayado nuestro.
33	Martín de Otero a Hermenegildo González Hoyos, 12 de abril de 1808, AGN, Criminales, Sala IX 32-7-1.



FOLIA HISTORICA
DEL NORDESTE

Nº 52, Enero/Abril 2025
IIGHI - IH- CONICET/UNNE - pp. 25-40

25

de otro tipo de mano de obra. Y había que apelar a todo para contratarlos, porque la 
forma de trabajo de los indios no resultaba funcional a los intereses de los propietarios34.

El cura de San Ignacio explicaba que no eran afectos al conchabo. “El indio 
—sostenía— (…) no se gobierna más que por la apariencia del bien presente (…) el 
trabajo es uno de los males que más sienten, por eso huyen tanto de él”. De modo que 
cuando concurrían a las haciendas, lo hacían “por lo que reciben adelantado”. Así, sólo 
se empleaban tres meses en el año, en los tiempos de molienda. Y su ocupación duraba 
“tres meses no cumplidos”, aclaraba el comandante del fuerte de Ledesma, porque “en el 
intermedio de este tiempo se concluyen las faenas de más consideración pertenecientes 
a la cosecha: vuelven a su reducción y de consiguiente a los montes en busca de mieles y 
frutas silvestres para su alimento, no olvidando tampoco la pesca, que en invierno hacen 
en los ríos”35. Gregorio de Zegada también manifestaba que “en tiempo de la cosecha se 
te agolpan todos a que los conchabes por el interés de la caña que chupan y el guarapo 
que beben y que cuando se acaba la cosecha ya no quieren seguir trabajando”36. A ello 
se sumaba que el mes de conchabo que debían enterar, lo cumplían “en tres o cuatro 
porque si un día trabajan, dos o tres descansan”37.

Las quejas sobre la poca predisposición de los tobas al trabajo eran recurrentes38. 
A veces, se atribuía a su salvajismo o naturaleza ociosa, y otras, a la falta de autoridades 

34	Las referencias documentales a la falta de mano de obra no indígena son recurrentes. El dueño de 
la hacienda de Ledesma, por ejemplo, relataba a Tomás Arrigunaga “un pasaje tan gracioso, como 
vergonzoso, que acababa de pasarle al mencionado cadete de Ledesma en estos días, en que por cierto 
rumor de indios, que se sintió, se vio en aquel apurado caso de oficiar a su mayordomo y al de la 
hacienda inmediata de San Lorenzo, para que cada uno le socorriese con quince peones bien armados, 
disciplinados, para defender su fortaleza, su persona y sus soldados en circunstancias que entre las dos 
haciendas no se encontrarían los treinta peones”. Ramírez Ovejero a Tomás Arrigunaga y Archondo, 4 de 
diciembre de 1807. AGN, Sala IX, interior, Legajo 2656.

35	José Suárez del Valle a Tomás Arrigunaga y Archondo, Ledesma, 2 de noviembre de 1807. AGN, Interior, 
Legajo 2656, expediente 31.

36	Zegada a Iturbe, sin fecha. AOJ, Caja 28, documento 250.
37	Fray Ortíz a Rafael de la Luz, 20 de agosto de 1806. AGN, Hacienda, Sala IX 34-4-3. Cabe agregar que 

las modalidades de trabajo y contratación de la mano de obra compuesta de españoles pobres, criollos 
y mestizos no eran muy diferentes. También era acentuada su movilidad y, al igual que los braceros 
indígenas, procuraban salir de estas relaciones laborales, huyendo con el adelanto o renunciando al 
trabajo sin cumplir con lo pactado. Ello agravaría, a su vez, la falta constante de brazos, habilitando 
también la práctica del “doble empleo” —que se conchabaran con unos sin dejar de haber verificado el 
acuerdo que se había hecho con otros—. La mano de obra esclava, entretanto, era escasa y cara. Cuando 
los había, éstos se desempeñaban de puesteros o peones, cuidando ganado o cultivando. Se destacaban 
por su alto nivel de especialización productiva (Cruz, 2001). En las estancias jesuitas tuvieron cargos de 
mayor responsabilidad, como capataces (Mata, 1995). 

38	Esta reiteración puede deberse al conflicto abierto por la supresión de las raciones semanales de carne que 
recibían San Ignacio y Zenta, y cuyo impacto fue más problemático en la primera que en la última. Como 
Zenta tenía su propia producción azucarera y los vejoces trabajaban en ella, no hay demasiadas referencias 
a la forma de conchabo de sus indios; pero sin los braceros que proveía San Ignacio, las haciendas de sus 
alrededores se veían seriamente afectadas. De ahí que la atención estuviera puesta sobre los tobas y que los 
conflictos los implicaran de manera directa. Probablemente, la forma de trabajo de los matacos no fuera 
diferente. En otra nota a Iturbe, Zegada decía “veo lo acaecido con la acequia y ahora se echa de ver el 
perjuicio que se ha seguido con la ida de los matacos, que si cumplen el mes como trataron, todo se hubiera 

ISSN 2525-1627



ARTÍCULOS
Cutrera. “Unos para conchabarse, otros para beber el guarapo”. El trabajo indígena en las haciendas y cañaberales…

26

indígenas capaces de hacerse obedecer, cuando no directamente a la maldad de sus 
caciques. Sin embargo, quienes mejor entendieron las razones de su modalidad de 
conchabo fueron Fray Ortiz y Eduardo Salas —alcalde pedáneo del Río Negro—. 
El primero afirmaba que el Chaco los convidaba con libertad y rústica abundancia, 
mientras que la reducción les propinaba hambre y necesidades. El segundo observaba 
que los tobas no se afligían por concurrir a las haciendas y por no tener tampoco, “pues 
no piensan más que en el día de hoy, que mañana no faltará”39. Y es que en palabras de 
Pierre Clastres, las sociedades cazadoras recolectoras apuestan a un porvenir hecho de 
repetición y no de diferencia. La tierra, el cielo y los dioses, afirma el autor, velarían 
por mantener el eterno retorno de lo mismo” (Clastres, 1985, p. 12). El conocimiento 
que los grupos chaqueños poseían acerca de los animales, las plantas y la influencia que 
los astros y los fenómenos meteorológicos provocaban sobre el medio en que vivían, 
sostiene Guilherme Felippe (2013, p. 217), permitía que los indígenas no sólo supiesen 
dónde o cómo conseguir alimento, sino que también reconociesen la existencia de un 
ciclo autoproductivo que debía ser respetado. El movimiento estacional por el espacio 
para la obtención de recursos destinados al mantenimiento y reproducción de la sociedad 
continuó siendo la norma entre los nativos. Las reducciones se hallaban “en campo raso 
y a la puerta del Chaco”, explicaba el protector partidario de indios de Salta40.

El Chaco los convida con su rústica abundancia
Los grupos indígenas del Chaco eran cazadores y recolectores. El Padre Alonso 

Sánchez contaba que “no tienen ellos en su infidelidad asiento ni morada fija, ni la 
pueden tener, porque como toda su despensa para la mantención son las raíces y frutas 
silvestres y alguna caza o pesca, en acabando con esto en un paraje, levantan los reales 
y se van a otro”. Y agregaba que, por el mismo motivo, “no pueden vivir en un mismo 
lugar sino un corto número de familias, pues si fuera mucho gentío en dos días acabarían 
con los cortos víveres que produce aquel miserable país” (Furlong, 1939, p. 63).

En efecto, los ríos y el monte proveían del alimento necesario para la vida 
de estas agrupaciones, pero lejos de agotar los recursos de un lugar para trasladarse 
a otro, el nomadismo tenía una lógica y el movimiento indígena no era un deambular 
caprichoso por el espacio. En principio, porque el clima proveía de una estacionalidad 
que condicionaba los desplazamientos. El jesuita Joaquín Camaño relataba que el clima 
era por lo general “muy ardiente: y lo fuera mucho más si no mitigaran el ardor las 
lluvias, que son frecuentes en verano (…); al contrario del invierno, que en aquel país 
como también en el Tucumán y en otros vecinos, es sequísimo, y templado con el calor 
del sol” (Furlong, 1939, p. 28). Ello convertía al verano en la época propicia para la 
recolección de frutos y semillas silvestres. Esa actividad brindaba una buena cantidad 
de alimentos: se juntaban los frutos del chañar y el mistol o los higos de tuna; pero lo 

concluido”. Zegada a Iturbe, 18 de diciembre de 1791. AOJ, Caja 18, Legajo 1, documento 183.
39	Eduardo Salas a Hermenegildo González Hoyos, 2 de noviembre de 1807. AGN, Criminales, Sala IX 32-7-1.
40	 Informe del protector partidario de indios de Salta, Mariano de Gordaliza, a Rafael de la Luz, 10 de 

noviembre de 1804. AGN, Tribunales, Sala IX 37-3-5.



FOLIA HISTORICA
DEL NORDESTE

Nº 52, Enero/Abril 2025
IIGHI - IH- CONICET/UNNE - pp. 27-40

27

más importante eran las vainas del algarrobo, que se podían comer, conservar secas, se 
las podía moler para hacer harina o convertir en aloja, una bebida alcohólica fermentada. 
También se aprovechaba la miel y en menor medida, la cera. Y si la recolección era 
una actividad mayormente femenina, el último renglón se reservaba a los hombres. El 
otoño, entretanto, era la temporada de pesca, porque grandes cardúmenes remontaban 
los ríos. El invierno y la primavera eran tiempos de escasez; y si el año era malo, podían 
serlo de hambre, ya que había pocos frutos y peces, y sólo se comía gracias a la caza 
de venados, jabalíes o cerdos, por ejemplo (Teruel, 2005)41. Los ganados españoles de 
los pastizales periféricos se convirtieron en un recurso eventual, aun sin abandonar las 
demás actividades. En efecto, en las haciendas de las fronteras menos vigiladas, en los 
fuertes y fortines o en los campos de algunas reducciones podían obtenerse vacas y 
caballos. Cada grupo mantenía su propia área de caza, pesca y recolección, respetada por 
sus vecinos. La ocupación o extracción de recursos en zonas o espacios cuyo dominio se 
reconocía a otro requería de las correspondientes negociaciones o se efectuaba a través 
de la guerra (Teruel, 2005) 42. El comercio se practicaba tanto con otros grupos indígenas 
como con los españoles. Eran habituales los intercambios de pescado por maíz entre 
tobas y chiriguanos; de ganado —especialmente caballar— obtenido en las fronteras, 
por pescado, entre matacos y tobas; de plumas, cueros, cera y miel por objetos de metal, 
ganado, tela y otros bienes entre indígenas e hispanocriollos (Teruel, 2005). Otra forma 
de obtener los bienes provistos por estos últimos era el conchabo en las obras de las 
ciudades y, sobre todo, en las haciendas y cañaverales.

El tipo de actividad y la explotación de los recursos condicionaban el tamaño 
de los asentamientos. Las estaciones abundantes, como el verano, los juntaban en 
grandes bandas compuestas, incluso, por grupos étnicos diferentes o seguidores de 
distintos líderes. Esto sucedía durante la recolección de la algarroba, que convocaba 
mucha gente y daba lugar a importantes celebraciones y festejos (Nacuzzi, 2007). Las 
épocas difíciles, como el invierno, solían hallarlos dispersos en núcleos pequeños para 

41	Pierre Clastres (1985, p. 19) afirma que el registro etnográfico ha demostrado que la mayoría de los 
grupos cazadores recolectores tienen una dieta donde el origen vegetal de los alimentos representa un 
60 % de la comida. Ello permite explicar que la temporada de caza sea, muchas veces, considerada una 
estación de escasez o hambre. En su estudio sobre los matacos del actual norte argentino, Fock relata que 
durante la estación seca —de mayo a octubre—, donde el nivel de los ríos baja y los peces suben a los 
manantiales para desovar, hay abundancia de peces en el Pilcomayo y el Bermejo. Durante este tiempo, 
no falta comida y hasta los perros engordan, afirma. Sin embargo, los matacos refieren a este período con 
la voz lopethl, que quiere decir “nada para comer”. La descripción que dan de esta temporada, explica 
el autor, alude específicamente al ciclo de recolección, que comienza con el chañar en octubre, al que 
le siguen importantes variedades de algarrobo, junto con el mistol, la tusca o el naranjo del monte, por 
ejemplo, de noviembre a enero. Paradójicamente, Fock asegura que en la época de “hambre”, con sólo 
pescar una hora al día, estos grupos tienen un importante excedente de comida (Fock, 1967). El registro 
documental que consultamos nos permite proyectar esta información hacia atrás en el tiempo. 

42	Según Daniel Santamaría, los tobas complementaban esta economía con enclaves hortícolas (Santamaría, 
1995, p. 295). Lo mismo observa Teruel. Se cultivaba maíz, calabaza, zapallo, sandía, porotos, mandioca, 
melón y batata (Teruel, 1998).

ISSN 2525-1627



ARTÍCULOS
Cutrera. “Unos para conchabarse, otros para beber el guarapo”. El trabajo indígena en las haciendas y cañaberales…

28

la práctica de la caza. El otoño, que los encontraba cerca de los ríos con buena pesca, los 
reunía en rancherías de proporciones considerables (Santamaría, 1995)43.

Por otra parte, lejos de agotar la totalidad de los alimentos disponibles y 
marcharse —como plantea Alfonso Sánchez—, los recolectores se desplazan cuando 
los ingresos diarios de comida disminuyen a niveles inaceptables y después de haber 
considerado el costo del traslado —la distancia a recorrer, el tipo de terreno a atravesar 
o los riesgos que podían presentarse—. Robert Kelly (1992) explica que a medida 
que se consumen alimentos alrededor de un campamento, se va alcanzando un punto 
de rendimiento decreciente y que la permanencia en el lugar sólo puede garantizarse 
absorbiendo un incremento de los costos reales —alejarse cada vez más para buscar 
comida— o aceptando la disminución de esos rendimientos. Sólo cuando esto no es 
posible y tras estimar la conveniencia de una mudanza, el grupo o algunos de sus 
integrantes elige/n trasladarse a otra parte. La última cuestión es importante, ya que, 
según el autor, los recolectores no siempre se mueven en grupos. Podemos suponer que 
tales cálculos se pondrían en juego cuando contingentes numéricamente variables de 
indígenas dejaban la reducción para conchabarse en los establecimientos productivos de 
la frontera, cuando se ausentaban de las misiones para internarse en el monte a cazar y 
recolectar, o cuando se iban con intenciones manifiestas de abandonarlas —aunque por 
las mismas razones, acabaran volviendo44—.

En relación con lo señalado, vale agregar que los cazadores y recolectores se 
nuclean en unidades sociales cuya composición es extremadamente fluida. Las familias 
numerosas alcanzarán más rápido la disminución significativa de los rendimientos y 
habrán de mudarse antes que las de menor tamaño. De ahí, también, que en los períodos 
de abundancia hallemos reuniones cuantitativamente grandes y en la estación seca 
encontremos unidades mínimas, como ilustra Nacuzzi para algunos grupos del Chaco 
(Nacuzzi, 2007). En relación con esto, Felippe explica que la circulación por el territorio 
acaba siendo un modo de no abusar de los recursos disponibles y permitir que la vida en 
el monte siguiese su curso. Desplazarse para obtener alimentos solía ser, a menudo, una 
forma de evitar que éstos se acabaran. Mudarse de un lugar a otro no sólo permitía el 
mantenimiento del ciclo de reproducción de la naturaleza; sino que, además, posibilitaba 
conseguir mejores provisiones (Felippe, 2013).

43	Daniel Santamaría agrega que, en la temporada de lluvias, las parcialidades indígenas se concentran en 
los “bebederos” a los que acuden los rebaños vacunos y otras especies de caza. En la época seca, los 
rebaños migraban hacia las áreas húmedas —la cuenca del Alto Paraguay y los valles pedemontanos 
del Chaco occidental—. Ello conducía a los grupos tras las huellas de los animales y eventualmente 
a enfrentarse con los dueños de estas tierras húmedas: otras parcialidades indígenas o los hacendados 
españoles (Santamaría, 1998). Y al igual que señala Teruel para la segunda mitad del siglo XIX, las 
migraciones temporales para trabajar en los cañaverales —ingenios azucareros en el caso de la autora— 
constituyeron la forma de paliar la escasez del invierno y la merma de recursos que implicaba el avance 
hispanocriollo sobre sus espacios (Teruel, 2005). Volveremos más adelante sobre estas cuestiones.

44	Un ejemplo de ello lo encontramos en la fuga masiva de San Ignacio que hicieron los tobas, liderados 
por el cacique Feliciano Xuárez, que culminó con el retorno de los indios al pueblo cuando estuvo 
garantizado el envío de dos importantes remesas de ganado vacuno, cf. Cutrera, 2021.



FOLIA HISTORICA
DEL NORDESTE

Nº 52, Enero/Abril 2025
IIGHI - IH- CONICET/UNNE - pp. 29-40

29

En un artículo que compara a los indígenas chaqueños con los de Pampa y 
Patagonia, Lidia Nacuzzi plantea que es posible identificar una larga tradición en 
las formas de uso del espacio entre los abipones y mocovíes en el siglo XVIII y que 
probablemente, no difiera demasiado con la que podrían tener otras agrupaciones. 
Existieron campamentos de base —que duraban varios meses y donde solían 
quedar mujeres, ancianos y niños, mientras los hombres salían en partidas de caza o 
comerciales—; asentamientos próximos a las áreas de aprovisionamiento —en las que 
abundaba algún tipo de presa o fruto recolectable, y que se visitaban en la temporada 
adecuada por algunos días—; asentamientos transitorios —donde permanecían una o 
dos noches, cuando los traslados eran largos y rápidos—; y los grandes asentamientos 
múltiples —con gran cantidad de unidades familiares, que se reunían en la primavera o 
el verano— (Nacuzzi, 2007, p. 8). Siguiendo esta tipificación, es posible pensar que los 
matacos tenían sus campamentos centrales cerca de los fuertes, principalmente del Río 
del Valle. Desde allí, desprendían partidas para cazar o recolectar en el monte cercano, 
o contingentes cuantitativamente variables para trabajar en las haciendas. Por otro 
lado, las reducciones también parecen haber desempeñado el papel de campamentos 
de base, desde donde partían grupos en diferentes direcciones y por motivos distintos: 
búsqueda de alimentos; malos tratos de los curas y/o administradores; concertación de 
alianzas con parcialidades del interior chaqueño; visita de parientes que conservaban su 
autonomía; empleo en los cañaverales y obras de la ciudad, entre otras. Es significativo, 
en este sentido, que en casi todas las tratativas previas a la fundación de los pueblos 
haya primado la voluntad indígena en la negociación del lugar de emplazamiento. 
La ubicación de aquellos era tan estratégica para los hispanocriollos como para los 
indios, ya que se situaban en lugares que tenían un acceso relativamente fácil a los 
centros fronterizos, al monte y sus recursos, a los cursos de agua y, más tarde, a los 
establecimientos productivos. De alguna manera, la reducción parece haber sido pensada 
como continuidad con el espacio circundante.

Por otra parte, el empeño de los doctrineros en lograr que los neófitos trabajaran 
para el sostenimiento de los pueblos arrojó resultados dispares, pero siempre alejados 
del éxito. De ahí que la alimentación de los indígenas dependiera, en buena medida, de 
las reses que proveyeran los particulares o el gobierno, la caza, la pesca y la recolección. 
Vale reiterar que la movilidad conservada por los indios era tolerada con desaprobación 
por las autoridades españolas y que, a diferencia de la etapa de autonomía, no habilitaba 
a la dispersión durante el invierno —con su consiguiente conversión a unidades 
mínimas destinadas a la caza—. Es posible que, dentro de estos pueblos, con economías 
permanentemente maltrechas, el hambre invernal fuera más difícil de sobrellevar: eran 
muchas las bocas a alimentar y los recursos de las reducciones casi siempre insuficientes. 
La provisión diaria de comida alcanzaba rápidamente niveles inaceptables y algunos 
miembros del grupo se internaban en el monte para cazar, pescar o recolectar aquello 
que pudiera encontrarse. Robert Kelly establece una diferencia de tipos de movilidad 
frecuentes entre los grupos nómades, semejantes a los que observara Nacuzzi para 
los tehuelches un año antes (Nacuzzi, 1991; Kelly, 1992). La movilidad residencial 
alude al desplazamiento por lugares de asentamiento estable, como pueden ser los 

ISSN 2525-1627



ARTÍCULOS
Cutrera. “Unos para conchabarse, otros para beber el guarapo”. El trabajo indígena en las haciendas y cañaberales…

30

campamentos de base o centrales. La movilidad logística, en cambio, refiere al espacio 
por el que circulan los hombres y mujeres en busca de recursos, ya se trate de traslados 
cortos o incursiones largas, lo que dependerá de la densidad de alimentos disponibles 
(Kelly, 1992). Es posible pensar que el asentamiento en la reducción haya implicado 
una disminución de la movilidad residencial, pero un mantenimiento o un incremento 
de la movilidad logística —para cazar, pescar, recolectar y melear fuera del pueblo, 
o conchabarse—, a la vez que un aumento de los costos de obtención de comida y la 
consiguiente merma del rendimiento de los recursos obtenidos en la forma tradicional.

En tiempo de cosecha se te agolpan todos a que los conchabes
Como señaló Teruel para una etapa posterior, la estacionalidad del trabajo 

en los establecimientos productivos se complementó con los tiempos indígenas de 
obtención del alimento. La producción azucarera requería mayor cantidad de mano de 
obra en momentos específicos del proceso —la cosecha de la caña y la molienda—, 
que coincidían con el invierno y la escasez de alimentos en el Chaco. El éxito obtenido 
por Zegada y otros hacendados fue posible, en parte, por la disponibilidad inmediata de 
braceros indígenas que, pese a todas las cuestiones señaladas, se conchababan cuando 
era necesario y a muy bajo costo45. Sin embargo, ello no conducía a que los indios se 
comportasen en los términos pretendidos por los hispanocriollos.

En un informe pedido por el cabildo de Salta, Martín de Otero protestaba 
porque, en varias ocasiones, había tenido que mandar a sus mayordomos o marchar 
en persona “para ver si los podía reducir a que saliesen (los tobas de San Ignacio) 
al trabajo, y nada he podido conseguir”. Contaba Otero que una vez había explicado 
a los indios que tenían con él una deuda de trescientos pesos, haciendo las cuentas 
delante de ellos para que lo entendieran y mostrándoles los libros en que constaba dicha 
información. Después rompió los cuadernos frente a los tobas y les aclaró que la deuda 
quedaba saldada si trabajaban para él. En agradecimiento, explicaba, “me prometieron 
seguir trabajando, y el cumplimiento fue ausentarse una noche todos con sus familias 
y conseguir no ver la cara a ninguno en todo aquel año”. Varias veces había escrito al 
padre, “a fin de que me mandase indios”, agregaba, “y me contestaba diciendo que los 
indios le decían que yo no los necesitaba, que porque no los quería en San Pedro, les 
había perdonado lo que me debían”. Y el propio Fray Ortiz le explicaba a Rafael de la 
Luz que “la pesca, la caza con arco, las meleadas, yerbas y raíces de los montes son las 
que le convida a saciar su ocio, porque no les cuesta trabajo sembrarlas y antes reciben 
mucho gusto en recogerlas”. “Con ellas les convida la fertilidad del Chaco —continuaba 
el doctrinero— y al contrario, la reducción con hambres, trabajos y necesidades”46. Y 
si el Chaco era generoso y los bienes equivalentes a un mes de contrata habían sido 
recibidos, los requerimientos mínimos estaban cubiertos.

45	Más de un siglo después, la industria azucarera seguía dependiendo de las mismas variables. Estas 
cuestiones fueron expuestas por Viviana Conti et al. (1988).

46	Las citas en Fray Ortiz a Rafael de la Luz, 20 de agosto de 1806. AGN, Hacienda, Sala IX 34-4-3, 
expediente 31.



FOLIA HISTORICA
DEL NORDESTE

Nº 52, Enero/Abril 2025
IIGHI - IH- CONICET/UNNE - pp. 31-40

31

Guilherme Felippe (2013) explica que el nivel doméstico familiar no tiene 
pretensiones de controlar o dominar las fuentes alimentarias, a fin de producir ganancias 
extraordinarias. La unidad familiar indígena buscaba el abastecimiento doméstico o, en 
el máximo nivel, el límite de los intercambios ligados a la reciprocidad entre grupos 
aliados. Y el trabajo en una sociedad orientada al consumo tiene posibilidades únicas 
de poner un fin, haciendo un alto cada vez que se haya asegurado la subsistencia en el 
presente (Sahlins, 1977/1983).

La poca afición de los indios por el trabajo no afectaba únicamente a los 
propietarios de establecimientos productivos. Lejos de ello, a éstos les constaban los 
vanos esfuerzos de Ortiz por enseñarles a labrar y sembrar la tierra. El doctrinero 
procuraba que practicaran la agricultura y los instaba a que formaran sus sementeras 
para el sostenimiento de la reducción. “Me dediqué con ellos, y con algunos otros peones 
extraños a formar un rastrojo —decía en una carta al gobernador intendente—; pero a lo 
mejor me desampararon por atender a sus familias para buscarles el alimento en la caza, 
pesca o meleada (…) y así es que en el día se mantienen más bien en los montes con las 
frutas y raíces silvestres, que en la reducción con su trabajo y hambruna de los suyos”47. 
También el protector partidario de indios de Salta, Mariano de Gordaliza, explicaba que 
pensar en repartirles los pocos ganados que tienen a los indios de Balbuena, Ortega y 
Miraflores, y señalarle terrenos a cada padre de familia, era arriesgarse a perderlo todo. 
Cuando tal cosa se intentó, alegaba, resultó “que se iban comiendo el ganado desde su 
entrega (…). Aún el maíz que se les reparte para semilla vemos que no lo siembran, sino 
que se lo comen crudo (…). Ellos no tienen interés, pero ni deseo de adquirir. Sólo van 
con el día, así en la comida como en el vestuario”48.

Igual que el conchabo, el trabajo en la reducción no tenía sentido, porque la 
búsqueda de excedentes alimentarios no lo tenía49. ¿Qué se haría con ellos? ¿Por qué 
producir aquello que, cazando, pescando o recolectando podía encontrarse en otro 
lugar, donde la naturaleza hubiera realizado su propio almacenamiento de comida 
en abundancia y variedad? Además, ni la abundancia ni la escasez eran situaciones 
excepcionales en la vida de los indios chaqueños. Como señalamos, el conocimiento que 
los indígenas poseían acerca de los animales, las plantas y la influencia que los astros 
y los fenómenos meteorológicos provocaban sobre el medio en que vivían permitía 
que supiesen dónde conseguir alimento y conociesen la existencia de un ciclo natural 
que debía ser respetado. Fueron los españoles quienes intentaron implantar un sentido 
crónico de falta, buscando introducir entre los indios la inseguridad que ellos mismos 
podían tener sobre el futuro (Felippe, 2013). Por otra parte, los doctrineros tenían su 

47	Ortiz a Rafael de la Luz, 20 de agosto de 1806. AGN, Hacienda, Sala IX 30-4-3.
48	Mariano de Gordaliza a Rafael de la Luz, Salta, 10 de noviembre de 1804. AGN, Tribunales, Sala IX 37-3-5.
49	Algo semejante a lo que planteamos, fue observado por Teruel en las reducciones franciscanas del Chaco 

durante la segunda mitad del siglo XIX. La autora señala los frustrantes intentos de los religiosos por 
impulsarlos a practicar la agricultura para sostenimiento de la reducción, alegando que, mientras para los 
hispanocriollos el trabajo tenía un sentido redentor, para los aborígenes se trataba de obtener alimentos 
y otros bienes en una economía exenta del principio de acumulación. Una vez satisfecha la necesidad, 
interrumpían el esfuerzo (Teruel, 1998, 2005).

ISSN 2525-1627



ARTÍCULOS
Cutrera. “Unos para conchabarse, otros para beber el guarapo”. El trabajo indígena en las haciendas y cañaberales…

32

corta siembra y algunos recursos que guardaban y repartían medidamente a sus neófitos; 
y hubo reducciones que recibieron un racionamiento semanal de reses destinadas al 
consumo de los indígenas durante algunos años.

Tanto a San Ignacio como a Nuestra Señora de las Angustias de Zenta se les 
asignó una dotación de tres reses semanales para sostenimiento del pueblo. Sin embargo, 
un nuevo reglamento para la organización de la frontera, sancionado en septiembre de 
1803, suprimió dicha remesa. La quita de esta asistencia significó casi la ruina de la 
reducción y cuando su doctrinero se empeñó por años en pedidos y súplicas a fin de 
que les fuese restituida, las autoridades sugirieron que, con la parte retenida de los 
conchabos de los indios, se comprasen animales y se formara un rodeo de comunidad50.

Fray Ortiz no se atrevió a quedarse con la mitad de los salarios, como exigía el 
reglamento redactado por Güemes Montero, y apenas solicitó un peso de los cuatro que 
cobraban. Pero los tobas “sacudieron el yugo y dijeron que no querían conchabarse si 
les habían de retener el peso” y exigieron el cobro de la totalidad de su sueldo. Martín de 
Otero, propietario de la hacienda de San Pedro, decidió entonces pagarles una retribución 
de cinco pesos, como a otros peones, a fin de que dejaran el peso para la reducción. Sin 
embargo, ellos reclamaron el cobro completo de su jornal. Fueron todavía más lejos e 
hicieron saber al doctrinero que sin raciones no habría conchabo y “en todo el año de 
1804, ninguno quiso conchabarse en las haciendas, sino que remontados por los bosques 
andaban a la caza de cerdos y otros animales silvestres para traerlos a los que no podían 
salir de la reducción”51. Los indios mataban ganado indiscriminadamente, se quejaban 
Ortiz y los hacendados, fuera este del pueblo o de los propietarios de los alrededores. 
Habían tenido el atrevimiento, informaba Eduardo Salas, de apropiarse “no sólo lo que 
hallan libre en el campo, pero hasta lo que ha habido dentro de los corrales, lo que ha 
estado atado en los árboles cuando los camperos han mudado en busca de carne para 
mantener los peones que trabajan en las haciendas de cañaverales”52.

La caza, la pesca y la recolección se articulaban tanto con el trabajo en los 
cañaverales como con las raciones suprimidas, para posibilitar la subsistencia material 
de los tobas de San Ignacio. Por una parte, porque, durante todo el año, las tres reses 

50	Cabe advertir que, como se señaló, la paga de los braceros indígenas se hacía adelantando bienes por el 
equivalente a un mes de trabajo. La parte que “sisaría” el doctrinero, aquella reservada al sostenimiento 
del pueblo, se haría efectiva en dinero. Al menos, esa era la orden dada por el intendente Rafael de la Luz 
en un auto dictado en Salta, el 1 de abril de 1802. En él instaba a que se cumplieran las disposiciones de los 
ministros principales de Real Hacienda, “que debiendo sostenerse los artículos 24 y 28 de la instrucción 
formada para el arreglo de las reducciones que se halla aprobada no sólo por este gobierno sino también 
por el Excelentísimo Señor Virrey, el comandante de Ledesma estará a la mira de su observancia y 
hará entender a todos los hacendados de cañaverales que bajo de apercibimiento de responsabilidad en 
forma cuiden de retener y retengan los descuentos de conchabos entregados en dinero efectivo, y mano 
propia con cuenta instruida al reverendo cura administrador para invertir esos valores en los fines de su 
aplicación”. Auto de Rafael de la Luz, 1 de abril de 1802. AGN, Interior, Sala IX legajo 2656.

51	Las citas en Fray Ortiz a Arrigunaga y Archondo, 3 de noviembre de 1807. AGN, Interior, Sala IX legajo 
2656, expte 1.

52	Salas al Alcalde Pedáneo del Cabildo de Jujuy, 2 de noviembre de 1807. AGN, Interior, Sala IX legajo 
2656, expte 1.



FOLIA HISTORICA
DEL NORDESTE

Nº 52, Enero/Abril 2025
IIGHI - IH- CONICET/UNNE - pp. 33-40

33

semanales que mandaba el gobierno complementaban lo obtenido en el monte y en los 
ríos, y la venta de los derivados de los animales consumidos —principalmente, el cuero 
y el cebo— a los hispanocriollos. Pero, sobre todo, las raciones eran importantes para 
el sostenimiento de quienes no podían salir a trabajar: ancianos, enfermos, inválidos y 
párvulos. Si se quitaba al pueblo este auxilio, nada habría para comer mientras hombres y 
mujeres estuviesen conchabados en las haciendas y ese tiempo —reiteramos— coincidía 
con la etapa de sequía. El pequeño rodeo que el doctrinero había reunido, además, iba 
disminuyendo “porque el hambre no tiene espera”, decía, y cada semana se mataban 
una o dos reses53. Entonces el cura lo explicaba al gobernador de manera sencilla: “la 
reduccion durará mientras haya cómo sostener a los viejos, párvulos y demás necesitados 
de ella que son los únicos que atraen a los que salen en busca de sus alimentos”. En otras 
palabras, quienes no se conchababan eran quienes hacían regresar a los que habían 
salido. Por eso, era clave que, mientras estos últimos estuviesen trabajando, los primeros 
tuviesen garantizado el alimento. Las haciendas proporcionaban recursos y comida en 
la época de hambre; pero también restaban brazos —y justamente el tipo de brazos 
necesarios— para la obtención de alimentos en los montes. Si quienes quedaban en el 
pueblo no tenían qué comer, los tobas en condiciones de convertirse temporalmente en 
peones saldrían a buscar comida en la caza, la pesca y en menor medida, la recolección.

De esta forma, las reducciones y los establecimientos productivos se 
complementaban de manera contradictoria, si tal cosa era posible. Las viejas misiones 
permitieron una estabilidad de las relaciones interétnicas que habilitó la expansión de las 
haciendas. Estas últimas demandaron mano de obra indígena durante las estaciones de 
sequía y escasez. Ello permitió a los braceros alimentarse con las raciones que se daban 
semanalmente a los peones y obtener bienes procedentes de la sociedad hispanocriolla 
que se habían convertido en necesarios —ropas, utensilios, alcohol y cuchillos, entre 
otros—. Pero esta provisión era relativa. Aunque los indios de las reducciones debieran 
realizar la prestación laboral por turnos, a fin de no dejar al pueblo sin brazos para las 
tareas de comunidad o la obtención de comida para todos, la pobreza crónica de San 
Ignacio impulsaba a que, cuando salían, “lo hicieran sin concierto y dejando al doctrinero 
al cuidado de los ranchos”54. Por eso, eran tan importantes las raciones: para garantizar 
la subsistencia de quienes no podían —ancianos, enfermos, inválidos o párvulos— o no 
debían —huérfanas— salir a trabajar.

El caso de los matacos era distinto. Ubicados sus campamentos de base en las 
inmediaciones del Río del Valle, cuando los establecimientos productivos requerían mano 
de obra o cuando en el invierno el Chaco no los convidaba “con su rústica abundancia”, 
una parte de los brazos activos se conchababa en los cañaverales, mientras otra no lo 
hacía y garantizaba el sustento de quienes quedaban en el campamento. De esta manera, 
se cubrían las necesidades de aquellos que no trabajaban, a la vez que enviando peones 
a las labores de cañaverales, se quitaban bocas a alimentar durante la estación seca y 

53	Ortiz a Rafael de la Luz, 20 de agosto de 1806. AGN, Hacienda, Sala IX 34-4-3.
54	Salas al Alcalde Pedáneo del Cabildo de Jujuy, 2 de noviembre de 1807. AGN, Interior, Sala IX legajo 

2656, expte 1. 

ISSN 2525-1627



ARTÍCULOS
Cutrera. “Unos para conchabarse, otros para beber el guarapo”. El trabajo indígena en las haciendas y cañaberales…

34

el tiempo de hambre. Quizás, por esa razón, tampoco encontremos muchas referencias 
documentales a abandonos masivos del conchabo por parte de los matacos.

Conclusiones
En este artículo nos ocupamos de la prestación laboral de los indígenas del 

Chaco en las haciendas y cañaverales de la frontera oriental de Jujuy y Salta, entre 
finales del siglo XVIII y los primeros años del XIX. Procuramos explicar de qué manera 
trabajaban los indios y por qué lo hicieron como lo hicieron. Para ello, buscamos los 
móviles que pudieran conducirlos al conchabo en las formas indígenas de obtención de 
recursos. A modo de respuesta, propusimos que los aborígenes incorporaron a su vida 
el trabajo en los cañaverales porque pudieron dotarlo de sentido y volverlo una forma 
apropiada de conseguir alimentos y bienes de consumo devenidos en necesarios. Lejos 
estuvieron de adoptar la dinámica, la regularidad o las conductas esperadas por los 
propietarios y encargados de dichos establecimientos, las autoridades españolas y los 
doctrineros.

Mostramos, en este sentido, los desajustes existentes entre el conjunto de 
reglamentos, normativas y ordenanzas que pretendían regular las conductas indígenas 
en las haciendas, y la práctica laboral de los aborígenes en éstas. Por último, el texto 
puso en evidencia el grado de autonomía conservado por los indios. Aun cuando se 
trató de grupos puestos en reducción, los hispanocriollos debieron acomodarse más de 
lo que hubieran querido, a que los aborígenes eligieran cuándo, cómo, dónde y por qué 
trabajar.

Antes de entrar en tema, referimos a la ocupación española del espacio 
indígena, señalando la utilización combinada de estrategias defensivas y ofensivas con 
pocos resultados efectivos. Después explicamos el surgimiento de las haciendas, de qué 
manera funcionaron y a qué mercados orientaron su producción. Entonces vimos cómo 
se pretendía la prestación laboral indígena, atendiendo a la normativa existente. En este 
marco, dijimos que las reducciones resultaron piezas clave para el avance territorial y 
para el desarrollo de la política interétnica y que fueron proveedoras de mano de obra 
para los establecimientos que crecían en sus inmediaciones promediando el siglo XVIII.

El cultivo de caña de azúcar necesitaba de braceros indios. Las tareas 
desarrolladas entre marzo y septiembre demandaban la mayor cantidad de ellos. Eran 
las labores más rudas y de menos calificación las que ocupaban mayormente a los 
aborígenes. Los tobas de la reducción de San Ignacio, los vejoces de Nuestra Señora de 
las Angustias y los lules de Balbuena acudían al conchabo, a cambio de una paga que 
era sisada por los doctrineros para mantenimiento de los pueblos. También lo hacían los 
matacos autónomos, ubicados en las proximidades del Fuerte del Río del Valle.

Aunque el conchabo en las haciendas era habitual, carecía de organización y 
concierto. Por eso, hubo varios intentos que procuraron regularlo, tratando, además, 
de mejorar la administración de algunas misiones, como San Ignacio de los Tobas. 
Así, se sucedieron y superpusieron ordenanzas, instrucciones y reglamentos dictados 



FOLIA HISTORICA
DEL NORDESTE

Nº 52, Enero/Abril 2025
IIGHI - IH- CONICET/UNNE - pp. 35-40

35

por diferentes autoridades. Se intentaba acomodar la concurrencia de los indios a los 
cañaverales y tratar de que la práctica se hiciese por turnos, a fin de que permaneciera 
un grupo en las reducciones, empleándose en las tareas de comunidad. Los indígenas 
autónomos que quisieran trabajar, entretanto, quedaban fuera de estas normativas. 
En ocasiones, se presentaban en los fuertes y eran ofrecidos a los propietarios; pero 
generalmente eran los hacendados quienes los solicitaban, con base en una estimación 
de las necesidades de mano de obra que pudieran tener. Luego, el gobernador-intendente 
autorizaba el paso de las partidas, que los comandantes de las guarniciones debían 
distribuir —haciéndolo muchas veces, a su antojo—.

En cualquier caso, la proliferación de instrucciones, ordenanzas y reglamentos 
sólo daba cuenta de la distancia existente entre la práctica y las expectativas o intenciones 
de algunos españoles. Si el conchabo de los matacos se trataba con el cacique que los 
liderara, la contratación de los indios reducidos debía hacerse a través de su doctrinero 
—ocasionalmente, intervenía el protector de naturales—, dada su condición jurídica 
de menores. Sin embargo, el cacique toba Feliciano Xuárez mantenía una capacidad 
de negociación que, tanto los religiosos como las autoridades españolas, toleraban 
a regañadientes. Contrariamente a lo estipulado en la letra, para atraer a los indios a 
las haciendas debía adelantárseles un mes de sueldo en bienes, que ellos “enterarían” 
trabajando. La paga —de cuatro pesos para los hombres, y la mitad para mujeres y 
niños— podía incluir elementos prohibidos, con tal de conseguir peones y conducirlos 
a optar por un establecimiento. Es que se apelaba a todo, porque no abundaba otro tipo 
de mano de obra y los indígenas, a decir de los hispanocriollos, no eran muy afectos al 
conchabo. Era queja recurrente —principalmente sobre los grupos de las misiones— 
que sólo concurrían a los cañaverales en tiempos de molienda y que su ocupación 
duraba tres meses no cumplidos, porque concluidas las tareas vinculadas a la cosecha, 
se volvían a su pueblo o al Chaco.

En relación con ello, explicamos que los aborígenes en cuestión eran cazadores 
y recolectores. Los ríos y el monte producían el alimento necesario, y la distribución 
espaciotemporal de recursos condicionaba la movilidad estacional y la vida. Las 
agrupaciones matacas tenían sus campamentos centrales cerca del fuerte del Río 
del Valle —en jurisdicción de Salta—. Desde allí desprendían partidas para cazar o 
recolectar en el monte cercano, y contingentes para conchabarse en las haciendas. Algo 
similar ocurría con las reducciones, que parecían funcionar como asentamientos de 
base, de los que salían grupos en diferentes direcciones y por distintos motivos —que 
incluían el trabajo en establecimientos productivos, y la búsqueda de alimentos fuera 
del pueblo—. Señalamos que la movilidad que conservaron los indios no era del agrado 
de las autoridades españolas; aunque no podía evitarse, porque en las viejas misiones, 
con economías permanentemente maltrechas, el hambre invernal era más difícil de 
llevar que fuera de ellas.

Las labores de las haciendas se articularon con ese ciclo estacional de 
desplazamientos y obtención de recursos. El pico de demanda de mano de obra coincidía 
con la estación seca. Para los indígenas, conchabarse era una forma de restar bocas a 

ISSN 2525-1627



ARTÍCULOS
Cutrera. “Unos para conchabarse, otros para beber el guarapo”. El trabajo indígena en las haciendas y cañaberales…

36

alimentar, a la vez que enviar miembros del grupo en procura de bienes de consumo que 
se habían vuelto necesarios. Pese a ello y aun cuando todos concurrieran a las faenas de 
la caña, los indios no se comportaron en los términos esperados por los hispanocriollos.

Los reclamos de autoridades y hacendados españoles pueblan las fuentes: 
abandonaban sus tareas para irse antes de tiempo, se embriagaban, entraban en 
tratos ilícitos con los soldados de los fuertes, prostituían a sus mujeres, robaban a los 
propietarios de las inmediaciones y se coaligaban con otras parcialidades para atacar la 
frontera en su retirada. El propio doctrinero de San Ignacio tampoco podía conseguir 
que los tobas se aplicasen a las labores de comunidad para acrecentar los bienes de la 
reducción.

Es que, como explicaba fray Ortiz, el Chaco los convidaba con su fertilidad 
y su rústica abundancia. Además, la unidad familiar indígena, orientada al consumo 
y la satisfacción de las necesidades inmediatas, no pretendía controlar o dominar las 
fuentes alimentarias a fin de obtener excedentes. ¿Qué se haría con ellos? El trabajo en 
una sociedad orientada al consumo tiene posibilidades únicas de detenerse y no superar 
el límite de las capacidades físicas o sobrepasarlo; es decir, se inclina a hacer un alto 
y frenar cada vez que se haya asegurado la subsistencia en el presente. Por eso es que, 
satisfechos los requerimientos elementales, los indígenas solían abandonar su conchabo 
para conseguir recursos allí donde la naturaleza ofreciera más y mejor comida. De otra 
parte, señalamos que ni la abundancia ni la escasez eran situaciones excepcionales en la 
vida de los indios chaqueños. El conocimiento que poseían acerca de los animales, las 
plantas, y la influencia que los astros y los fenómenos meteorológicos provocaban sobre 
el medio en que vivían, permitía que supiesen dónde conseguir alimento y conociesen la 
existencia de un ciclo natural que debía ser respetado.

Afirmamos, entonces, que en las expectativas truncas de los españoles no 
hallaremos las razones por las que tobas, matacos, vejoces y lules no adoptaron las 
formas de trabajo que aquellos pretendían. No se puede explicar el tipo de prestación 
laboral indígena apelando a la inconstancia, a la propensión al ocio y a la vida 
desarreglada. Preferimos pensar que los hispanocriollos intentaron incorporarlos a su 
esquema productivo en función de una serie de intereses, pero el indio incorporó a 
su vida la parte de ese esquema que se acomodaba a sus expectativas y necesidades. 
Los aborígenes sólo tomaron aquello que fuera significativo o pudieran resignificar. 
Entonces, el trabajo en las haciendas y cañaverales se insertó dentro de sus prácticas 
para obtener recursos. Se efectuaba durante los meses de “hambre”, que coincidían 
con la etapa de mayor demanda de mano de obra en dichos establecimientos, pero aquí 
realizamos una distinción.

En efecto, los matacos destinaron una parte de sus hombres y mujeres a trabajar 
para los hispanocriollos; pero enviaron otro grupo a buscar alimento en el monte. De 
este modo, se cubrían las necesidades de quienes no se conchababan, a la vez que 
mandando peones a las labores de cañaverales, se restaban bocas a alimentar durante la 
estación seca. En el caso de los tobas de San Ignacio y, en menor medida, de los vejoces 
de Zenta, mostramos que el conchabo en los cañaverales no era suficiente para resolver 



FOLIA HISTORICA
DEL NORDESTE

Nº 52, Enero/Abril 2025
IIGHI - IH- CONICET/UNNE - pp. 37-40

37

la escasez o la hambruna del invierno, y que debía ser completado con el envío semanal 
de ganado vacuno, a fin de que quienes no podían —o no debían— salir a trabajar 
tuvieran comida. Así, cuando las raciones se suprimieron, se abandonó la prestación 
laboral en los establecimientos productivos de la frontera para buscar el sustento en la 
caza, la pesca y la recolección.

Fuentes de Archivo
Archivo General de la Nación (AGN)
Gabriel Güemes Montero, “Instrucción para el gobierno de la administración de las 

temporalidades de todas las reducciones de esta provincia”. Salta, 20 de diciembre 
de 1797. AGN, Hacienda, Sala IX, Leg. 34-4-3, Expte. 31.

Intervención del protector partidario de indios de Salta en el Reglamento de Güemes 
Montero, s/f. AGN, Tribunales, Sala IX 37-3-5, expte. 6.

AGN, Interior, Sala IX, Leg. 2656, Exp. 1, “Instrucciones que forma el señor Don Rafael 
de la Luz, Coronel de los Reales Ejércitos Intendente Gobernador, y Capitán 
General de esta provincia de Salta, para que se observe en el Pueblo de San 
Ignacio Reducción de Indios tobas, del distrito de la ciudad de Jujuy”. Fuerte de 
Ledesma, 29/7/1799.

“Ordenanzas para el mejor arreglo, subsistencia y adelantamientos de la Reducción 
de San Ignacio de indios Tobas”, formadas por José de Medeiros, s/f, AGN. 
Intendencia de Salta, Sala IX 5-7-6, artículo 18.

José Antonio Fernández Cornejo a Rafael de la Luz, s/f, AGN, Intendencia de Salta, 
Sala IX 5-7-6.

José Francisco de Tineo a Juan José Fernández Cornejo, Salta, 30 de septiembre de 
1803. AGN, Intendencia de Salta. Sala IX 5-7-6.

José Francisco de Tineo a Juan José Fernández Cornejo, Salta, 30 de septiembre de 
1803. AGN, Intendencia de Salta. Sala IX 5-7-6.

Martín de Otero a Tomás Arrigunaga y Archondo, 30 de noviembre de 1807. AGN, Sala 
IX, Interior, Legajo 2656.

Suárez del Valle a Tomás Arrigunaga y Acchondo, 30 de noviembre de 1807. AGN, Sala 
IX, Interior, Legajo 2656.

José Francisco de Tineo a José de Medeiros, Salta, 2 de abril de 1808. AGN, Intendencia 
de Salta, Sala IX 5-7-6.

José de Medeiros a Santiago de Liniers, Salta, 4 de abril de 1808. AGN, Intendencia de 
Salta, Sala IX 5-7-6.

Martín de Otero a Hermenegildo González Hoyos, 12 de abril de 1808. AGN, Criminales, 
Sala IX 32-7-1.

Fray Ortiz al Fiscal Protector General Don Manuel Genaro de Villota, 10 de marzo de 
1807. AGN, Hacienda, Sala IX 34-4-3, expediente 31.

Mateo de Saravia y Jáuregui al Oidor Fiscal protector de naturales, 17 de enero de 1806. 
AGN, Guerra y Marina, Sala IX 24-4-6, legajo 2076.

ISSN 2525-1627



ARTÍCULOS
Cutrera. “Unos para conchabarse, otros para beber el guarapo”. El trabajo indígena en las haciendas y cañaberales…

38

Fray Antonio Ramón Fernández a Rafael de la Luz, 27 de marzo de 1807. AGN, 
Intendencia de Salta, Sala IX 5-7-5.

José Francisco Tineo a Rafael de la Luz, 13 de enero de 1804, AGN, Intendencia de 
Salta, Sala IX 5-7-6.

José de Medeiros, 27 de mayo de 1808, AGN, Intendencia de Salta, Sala IX 5-7-6, 
artículos 20 y 21.

Fray Ortiz al Alcalde Ordinario de Primer Voto, Tomás Arrigunaga y Archondo, 3 de 
noviembre de 1807, AGN, Interior, Legajo 2656, expediente 31.

Martín de Otero a Hermenegildo González Hoyos, 12 de abril de 1808, AGN, Criminales, 
Sala IX 32-7-1.

Ramírez Ovejero a Tomás Arrigunaga y Archondo, 4 de diciembre de 1807. AGN, Sala 
IX, interior, Legajo 2656.

José Suárez del Valle a Tomás Arrigunaga y Archondo, Ledesma, 2 de noviembre de 
1807. AGN, Interior, Legajo 2656, expediente 31.

Fray Ortíz a Rafael de la Luz, 20 de agosto de 1806. AGN, Hacienda, Sala IX 34-4-3, 
expediente 31.

Eduardo Salas a Hermenegildo González Hoyos, 2 de noviembre de 1807. AGN, 
Criminales, Sala IX 32-7-1.

Informe del protector partidario de indios de Salta, Mariano de Gordaliza, a Rafael de la 
Luz, 10 de noviembre de 1804. AGN, Tribunales, Sala IX 37-3-5.

Mariano de Gordaliza a Rafael de la Luz, Salta, 10 de noviembre de 1804. AGN, 
Tribunales, Sala IX 37-3-5.

Auto de Rafael de la Luz, 1 de abril de 1802. AGN, Interior, Sala IX legajo 2656.
Salas al Alcalde Pedáneo del Cabildo de Jujuy, 2 de noviembre de 1807. AGN, Interior, 

Sala IX legajo 2656, expte 1.

Archivo del Obispado de Jujuy (AOJ)
Gregorio de Zegada a Miguel Antonio Iturbe. Jujuy, 21 de mayo de 1791. Archivo del 

Obispado de Jujuy, caja 18, legajo 1, carpeta 8, documento 182.
Gregorio de Zegada a Miguel Antonio Iturbe, s/f, AOJ, Caja 28, documento 250.
Zegada a Iturbe, 18 de diciembre de 1791. AOJ, Caja 18, Legajo 1, documento 183.

Archivo Histórico de la Provincia de Jujuy (AHPJ)
Andrés Mestre a Gregorio de Zegada, 19 de abril de 1790. Archivo Histórico de la 

Provincia de Jujuy (en adelante, AHPJ), Colección Ricardo Rojas, Caja XLVI, 
correspondencia entre el comandante del fuerte de Ledesma (Carlos Sevilla) y el 
Gobernador de Armas (Gregorio de Zegada), documento 361.



FOLIA HISTORICA
DEL NORDESTE

Nº 52, Enero/Abril 2025
IIGHI - IH- CONICET/UNNE - pp. 39-40

39

Referencias bibliográficas
Acevedo, E. (1965). La intendencia de Salta del Tucumán en el Virreinato del Río de la 

Plata. Mendoza: Universidad Nacional de Cuyo, Facultad de Filosofía y Letras, 
Instituto de Historia.

Clastres, P. (1985). “Edad de piedra, edad de la abundancia” (Prólogo). En M. Sahlins, 
La economía en la Edad de Piedra. Buenos Aires: Ediciones Antropo.

Conti, V., Teruel, A & Lagos, M. (1988). Mano de obra indígena en los ingenios de Jujuy 
a principios de siglo. Buenos Aires: Centro Editor de América Latina.

Cruz, E. (2001a). “Propiedad, producción y mano de obra en el pedemonte surandino. 
El caso de las haciendas de la familia Zegada en los Valles Orientales de Jujuy, 
finales del siglo XVIII”. América Latina en la Historia Económica, 1, 105-121. 
E-ISSN: 2007-3496.

Cruz, E. (2001b). “La nueva sociedad de frontera. Los grupos sociales en la frontera de 
San Ignacio de Ledesma. Chaco occidental finales del siglo XVIII”. Anuario de 
Estudios Americanos, 58, 135-160. ISSN: 0210-5810; e-ISSN: 1988-4273.

Cutrera, M. L. (2021). No hay dacalapata (carne), no hay reducción. La fuga de 
los indios de San Ignacio de los Tobas a comienzos del siglo XIX, Memoria 
Americana. Cuadernos de etnohistoria, Recuperado de: http://revistascientificas.
filo.uba.ar/index.php/MA/article/view/10260

Felippe, G. (2013). A cosmologia construída de fora: A relaçâo com o outro como 
forma de produçâo social entre os grupos chaquenhos no século 18 (Tesis de 
doctorado no publicada). Universidade do Vale do Rio Dos Sinos.

Fock, N. (1967). Mataco indians in their Argentine setting. Copenhague: s.n.
Furlong, G. (1939). Entre los vilelas de Salta. Buenos Aires: Academia Literaria del Plata.
Gullón Abao, A. (1993). La frontera del Chaco en la gobernación del Tucumán, 1750-

1810. Cádiz: Servicio de Publicaciones Universidad de Cádiz.
Kelly, R. (1992). “Mobility/sedentarism: concepts, archaeological measures, and 

effects”. Annual Review of Anthropology, 21, 43-66. E-ISSN: 1545-4290.
Lázaro Ávila, C. (1999). “Conquista, control y convicción: el papel de los parlamentos 

indígenas en México, el Chaco y Norteamérica”. Revista de Indias, LIX(217), 
645-673. ISSN: 0034-8341.

Mata, S. (1995). “Mano de obra rural en la jurisdicción de Salta a finales del siglo 
XVIII”. En A. Teruel (comp.), Población y trabajo en el noroeste argentino, 
siglos XVIII y XIX, (pp. 11-24). San Salvador de Jujuy: UNIHR- Facultad de 
Humanidades-UNJu.

Mata, S. (2000). Tierra y poder en Salta. El noroeste argentino en vísperas de la 
independencia. Sevilla: Diputación de Sevilla.

Nacuzzi, L. (1991). “La cuestión del nomadismo entre los tehuelches”. Memoria 
Americana. Cuadernos de entohistoria, 1, 103-134. Recuperado de: http://
revistascientificas.filo.uba.ar/index.php/MA/article/view/11692; DOI: 10.34096/
mace.v1i0.11692

ISSN 2525-1627

http://revistascientificas.filo.uba.ar/index.php/MA/article/view/10260
http://revistascientificas.filo.uba.ar/index.php/MA/article/view/10260
http://revistascientificas.filo.uba.ar/index.php/MA/article/view/11692
http://revistascientificas.filo.uba.ar/index.php/MA/article/view/11692
https://doi.org/10.34096/mace.v1i0.11692
https://doi.org/10.34096/mace.v1i0.11692


ARTÍCULOS
Cutrera. “Unos para conchabarse, otros para beber el guarapo”. El trabajo indígena en las haciendas y cañaberales…

40

Nacuzzi, L. (2007). “Los grupos nómades de la Patagonia y el Chaco en el siglo XVIII: 
identidades, espacios, movimientos y recursos económicos ante la situación 
de contacto. Una reflexión comparativa”. Chungará: revista de antropología 
chilena, 39(2), 221-234. ISSN: 0716-1182; e-ISSN: 0717-7356.

Paz, G. & Sica, G. (2017). “La frontera oriental del Tucumán en el Río de la Plata (siglos 
XVI-XVIII)”. En S. Truchuelo & E. Reitano (eds.), Las fronteras en el mundo 
atlántico (siglos XVI-XIX), (pp. 293-330). La Plata: Universidad Nacional de La 
Plata. Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación. Recuperado el 29 de 
abril de 2021 de: http://libros.fahce.unlp.edu.ar/index.php/libros/catalog/book/85

Peirotti, L. (2014). Una trama familiar. Trayectoria política y patrimonial de los Zegada-
Villar en Jujuy. San Salvador de Jujuy: Editorial de la Universidad Nacional de Jujuy.

Ratto, S. (2013). “Resistencia y movilización entre los indios fronterizos del Chaco”. 
En R. Fradkin & G. Di Meglio (coords.), Hacer política, ensayos sobre la 
participación política popular durante el siglo XIX en el Río de la Plata, (pp. 
305-311). Buenos Aires: Prometeo.

Sahlins, M. (1983). La economía en la Edad de Piedra. Madrid: Akal Editor (Trabajo 
original publicado en 1977).

Santamaría, D. (1995). “Las relaciones económicas entre tobas y españoles en el Chaco 
occidental, siglo XVIII”. Andes, Antropología e Historia, 6, 275-302. ISSN: 
0327-1676; e-ISSN: 1668-8090.

Santamaría, D. (1998). “Apóstatas y foragidos. Los sectores sociales no controlados en el 
Chaco. Siglo XVIII”. En A. Teruel y O. Jerez (comp.), Pasado y presente de un mundo 
postergado. Estudios de antropología, historia y arqueología del Chaco y Pedemonte 
Surandino. (pp. 15-33). San Salvador de Jujuy: Universidad Nacional de Jujuy.

Santamaría, D. & Peire, J. (1993). ¿Guerra o comercio pacífico? La problemática 
interétnica del Chaco centro-occidental en el siglo XVIII, Anuario de Estudios 
Americanos, Recuperado de: https://estudiosamericanos.revistas.csic.es/
index.php/estudiosamericanos/article/view/852; DOI: https://doi.org/10.3989/
aeamer.1993.v50.i2.512

Teruel, A. (1994). “Zenta y San Ignacio de los Tobas. El trabajo en dos misiones del Chaco 
occiental a fines de la colonia”. Anuario del IEHS, 9, 227-252. ISSN: 0326-9671.

Teruel, A. (1998). “Misioneros e indígenas del Chaco salteño en el siglo XIX”. En A. 
Teruel & O. Jerez (comp.), Pasado y presente de un mundo postergado. Estudios 
de antropología, historia y arqueología del Chaco y Pedemonte Surandino, (pp. 
103-131). San Salvador de Jujuy: Universidad Nacional de Jujuy.

Teruel, A. (2005). Misiones, economía y sociedad. La frontera chaqueña del Noroeste 
Argentino en el siglo XIX. Buenos Aires: Universidad Nacional de Quilmes.

Teruel, A. y Santamaría, D. (1994). “Fronteras y mercados: la economía de la misión de 
Miraflores en el Chaco salteño”. Siglo XIX, 15, 48-81. ISSN: 0187-8550.

Vitar, B (1997). Guerra y misiones en la frontera chaqueña del Tucumán (1700-1767). 
Madrid: CSIC.

http://libros.fahce.unlp.edu.ar/index.php/libros/catalog/book/85
https://estudiosamericanos.revistas.csic.es/index.php/estudiosamericanos/article/view/852
https://estudiosamericanos.revistas.csic.es/index.php/estudiosamericanos/article/view/852
https://doi.org/10.3989/aeamer.1993.v50.i2.512
https://doi.org/10.3989/aeamer.1993.v50.i2.512

	_heading=h.1fob9te
	_heading=h.30j0zll

